
           Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
                 Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                                             

TEORÍA CRÍTICA Y CONOCIMIENTO TRÁGICO1

CRITICAL THEORY AND TRAGIC KNOWLEDGE

Christoph Menke2

  
Resumen: El propósito del artículo es comprender las implicancias ontológicas, metodológicas y 
normativas existentes entre teoría crítica y perspectiva trágica desde una interpretación materialista de 
la praxis social. Desde esta interpretación, el comportamiento crítico ya no es concebido en oposición 
externa a la experiencia trágica. Al contrario, según la tesis de Menke, ambos coexisten en una 
relación enriquecedora de correcciones mutuas.

Palabras clave: Teoría crítica - Conocimiento trágico - Materialismo - Praxis moral.

   
Abstract: The purpose of this article is to understand the ontological, methodological, and normative 
implications between critical theory and the tragic perspective from a materialist interpretation of 
social praxis. From this interpretation, critical behavior is no longer conceived in external opposition 
to tragic experience. On the contrary, according to Menke's thesis, the two coexist in an enriching 
relationship of mutual correction.

Keywords: Critical theory - Tragic knowledge - Materialism - Moral praxis.

I.

Horkheimer (2003) comprende la teoría crítica como una forma de conocimiento 

caracterizada no sólo por su objeto específico --el proceso total de la sociedad--, sino también 

por una relación específica con su objeto. Esta relación es un “comportamiento” que está 

"orientado hacia la emancipación" (p. 241) --esto es, orientado hacia la subordinación del 

proceso social a "una decisión planificada, a un objetivo racional" (p. 240). La teoría crítica 

forma parte de una "lucha" cuyo "objetivo" es "el estado de cosas racional" (p. 232). Ella 

contribuye en esta lucha diluyendo la apariencia de necesidad que cubre al estado de cosas 

existente. En él, la praxis social aparece como "un acontecimiento fatal" en el que "los seres 

1 Versión original: Kritische Theorie und tragische Erkenntnis. Zeitschrift für Kritische Theorie. Heft 5. pp. 
43-63. 1997. Traducción de Esteban Alejandro Juárez (Universidad Nacional de Córdoba. E-mail: 
esteban.alejandro.juarez@unc.edu.ar). La traducción y su publicación fueron autorizadas gentilmente por el 
autor. 
2Goethe-Universität Frankfurt. E-mail: christoph.menke@normativeorders.net

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


TEORÍA CRÍTICA Y CONOCIMIENTO TRÁGICO

CHRISTOPH MENKE
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n.2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

humanos (se ven) a sí mismos como simples espectadores, participantes pasivos de un 

acontecimiento poderoso que quizá se pueda prever, pero en ningún caso dominar. Ellos 

conocen la necesidad, pero no en el sentido de acontecimientos que ellos mismos puedan 

forzar a producir" (p. 261). La teoría crítica, en cambio, describe la necesidad como 

apariencia, en vistas de su disolución en libertad --"incluso si esta libertad no exista como tal" 

(p. 260). Por su modo de conocimiento, la teoría crítica participa "en el auténtico anhelo por 

alcanzar un estado en el cual lo que los seres humanos quieren es también lo necesario, en el 

cual la necesidad de la cosa se convierte en la necesidad de un acontecer racionalmente 

dominado" (p. 260).  

La posición exactamente opuesta es determinante para la experiencia trágica. Pues a la 

experiencia trágica le corresponde siempre "un tipo de afirmación": "Lo que se entiende como 

trágico sólo se puede aceptar” (GADAMER, 1977, p. 176). No sin alguna presunción elitista, 

Max Scheler (2003, p. 218) describió esto como una "cierta frialdad" propia de la experiencia 

trágica, en oposición al afán crítico y transformador. El tema de la experiencia trágica es el 

fracaso de la realización activa de metas colectivas o individuales. En el acontecimiento 

trágico éstas son “destruidas” (Scheler) por una contraparte, una fuerza adversa que se les 

enfrenta como lo necesario y con necesidad. La afirmación trágica surge cuando nos vemos 

atados por un nudo de contradicciones que, debido a su necesidad, no admiten ninguna 

resolución; a esta indisponibilidad la experiencia trágica la llama "destino". Porque --o más 

exactamente: si-- el acontecimiento de la negación, o incluso de la destrucción, se 

experimenta como fatídico, como inexorablemente necesario, con él sólo puede haber un 

vínculo de comprensión y aceptación.

Esta relación entre afirmación y destino en la experiencia trágica es lo que convierte la 

lucha contra ella en un tema central de la teoría crítica de los años treinta. De hecho, es en la 

hostilidad al pensamiento trágico donde las diferentes alas de la teoría crítica --la crítica 

mesiánica del destino mítico (sobre todo en Benjamin) y la crítica marxista de la cosificación 

fetichista (principalmente en Horkheimer)-- encuentran su punto de acuerdo. Esta 

constelación de “teoría crítica vs. experiencia trágica” se repitió una vez más, ciertamente de 

una forma diferente, en los debates en torno al neo-estructuralismo francés. Pues, desde el 

punto de vista de la teoría crítica, en el neo-estructuralismo retornan las decisiones teóricas 

fundamentales de las concepciones del pensamiento trágico: describe un acontecimiento 

ineluctable e inalcanzable, objetivo y necesario de la “destrucción del valor”, que escapa de sí 

mismo (en la différance de Derrida) o se combate al interior de “lo valioso” (en la différend de 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


TEORÍA CRÍTICA Y CONOCIMIENTO TRÁGICO

CHRISTOPH MENKE
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n.2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

Lyotard), y luego proclama una relación afirmativa (aunque menos trágica que la serena 

resignación) con este mismo acontecimiento.      

Antes como ahora, la objeción de la teoría crítica respecto a las implicancias políticas 

del discurso de la tragedia sigue siendo válida: propaga la “resignación en la praxis” 

(Horkheimer) y sirve al “ejercicio de la catástrofe" (Benjamin). Sin embargo, esta crítica 

política está fundada en la crítica teórica al concepto de necesidad y de indisponibilidad que 

pretende legitimar la afirmación trágica. Desde el punto de vista de la teoría crítica, la 

afirmación de la necesidad de un acontecimiento está sujeta a una alternativa rígida:

 En la medida en que la necesidad escapa al dominio del ser humano y se enfrenta a 
él, equivale por una parte al reino natural, que, a pesar de las infinitas conquistas aún 
por realizar, nunca desaparecerá del todo, y, por otra parte, señala a la impotencia de 
la sociedad actual para librar la batalla contra esta naturaleza en una organización 
consciente y adecuada. (HORKHEIMER, 2003, p. 260)
 

Esta es la alternativa con la que la teoría crítica pretende comprender la experiencia 

trágica y terminar con ella: la necesidad incontrolada es, o bien la de la naturaleza, o bien la 

de una sociedad que aún no ha encontrado los medios para lograr una “organización 

consciente y adecuada”.

Contra esta objeción de la teoría crítica, en lo que sigue quiero mostrar que el derecho 

de una concepción del conocimiento trágico consiste en esto, pero sólo en la medida3 en que 

logra articular una tercera comprensión de la necesidad que elude la alternativa de 

Horkheimer. Sin embargo, esta otra comprensión de la necesidad, que funda una perspectiva 

trágica, no se opone externamente a la teoría crítica. Pues la alternativa que plantea 

Horkheimer entre necesidad natural y apariencia social distorsiona --y esto es lo que quiero 

mostrar-- el modo en que él mismo entiende el momento de necesidad indisoluble propia de la 

praxis social en tanto que praxis. Desde este punto de vista, es la misma teoría crítica la que 

formula una perspectiva que permite reconocer que la alternativa entre necesidad natural o 

apariencia social es un resabio idealista. Dicha perspectiva es la de una interpretación 

“materialista” de la praxis social. La oposición externa entre teoría crítica y experiencia 

trágica es un malentendido de ambas partes. En efecto, bien entendido, el concepto de una 

interpretación materialista de la praxis implica el concepto de conocimiento trágico, y el 

concepto de un conocimiento trágico encuentra un fundamento adecuado sólo en el concepto 

de una interpretación materialista de la praxis.

3 Esta reserva concierne a una metafísica trágica, que deduce la necesidad trágica de “los vínculos ontológicos 
del mundo mismo” (Scheler), en lugar de hacerlo tomando como punto de partida las estructuras de este mundo 
histórico. Para un desarrollo más extenso, véase MENKE, 1996, Cap. 1.  

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


TEORÍA CRÍTICA Y CONOCIMIENTO TRÁGICO

CHRISTOPH MENKE
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n.2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

II.

Horkheimer (2003) comprende la teoría crítica --como ya señalamos al inicio-- no 

"como algo independiente", sino como “momento de una praxis orientada hacia formas 

sociales nuevas” (p. 248). Ella forma parte de una “lucha” cuyo “objetivo” es el “estado de 

cosas racional” como “comunidad de seres humanos libres”. Esta es la marca distintiva de su 

oposición a la “técnica intelectual”, descripta por Horkheimer como “la figura tradicional de 

la teoría”. Horkheimer llama “tradicional” a un conocimiento que conduce, mediante la 

observación empírica, a explicaciones causales que se unifican en un sistema de proposiciones 

generales deducibles unas de otras. Este conocimiento tiene su “derecho” en que sirve a fines 

prácticos, predeterminados desde fuera y definidos de forma clara. Aunque estrictamente 

opuestas en sus “intereses”, la teoría crítica y la teoría tradicional no se oponen entre sí como 

antípodas; no están al mismo nivel. Esto se puede ver en el modo en que Horkheimer 

introduce el concepto de teoría crítica: describiéndola, no como la expresión de un interés 

diferente, sino como superación de los límites cognitivos con los que se encuentra la teoría 

tradicional. Aunque el objetivo de la teoría crítica también es práctico, su fundamento jurídico 

es cognitivo: la teoría crítica es superior a la teoría tradicional en tanto teoría, es decir, en su 

saber. 

El límite que Horkheimer ve trazado en la teoría tradicional está en ella misma, en su 

propio funcionamiento; la teoría tradicional no es reflexiva. Que la teoría tradicional no pueda 

comprenderse a sí misma lo demuestra primero Horkheimer (2003, p. 228 y s.) por su historia. 

La teoría tradicional describe su historia en su conjunto (o en gran parte) según el patrón de su 

procedimiento en detalle: se trata de una progresiva corrección de errores y una ampliación 

del conocimiento. Estos son los “motivos inmanentes” que son determinantes para los propios 

científicos. Sin embargo, a partir de ellos no es posible comprender cuándo y cómo se produjo 

el establecimiento revolucionario de las “nuevas comprensiones” que han sido significativas 

en la historia de la teoría. Pues en tales transformaciones no sólo se amplía el conocimiento, 

sino también los puntos de vista para evaluarlo --evaluar aquello que vale como error o como 

conocimiento. Pero, sobre todo, las modificaciones de los criterios de conocimiento no 

pueden reducirse a aquel acrecentamiento del saber; no surgen de él, sino que deben 

entenderse a partir de “factores extracientíficos”. 
Si en el siglo XVII se comenzaron a solucionar las dificultades en que había caído el 
conocimiento astronómico tradicional, ya no mediante construcciones ad hoc, sino 
abrazando el sistema copernicano, ello no se debió solamente a las cualidades 
lógicas de dicho sistema, como por ejemplo su mayor simplicidad. Antes bien, la 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


TEORÍA CRÍTICA Y CONOCIMIENTO TRÁGICO

CHRISTOPH MENKE
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n.2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

preferencia por esas cualidades nos remite a los fundamentos de la praxis social de 
aquella época. (HORKHEIMER, 2003, p. 229) 

Sólo podemos entender los cambios fundamentales de la teoría --tanto el hecho de su 

aparición como la forma en que se llevaron a cabo-- captándolos desde el punto de vista de su 

“papel en la praxis” (p. 241). Para poder entenderse a sí misma --empezando por su historia--, 

la teoría tiene que ampliarse: tiene que entenderse a sí misma como un elemento de la praxis -

-o tiene que entender la praxis. 

Éste es el primer paso que da Horkheimer para “el desarrollo de la teoría” (p. 233), de 

la tradicional a la crítica: éste es el paso hacia un giro reflexivo de la teoría, a través del cual 

ésta se entiende como un momento de “la vida de la sociedad”. Es cierto que, en relación con 

el concepto ampliado de una teoría crítica, Horkheimer escribe con razón que la palabra 

“crítica” se "entiende aquí menos en el sentido de la crítica idealista de la razón pura que en el 

de la crítica dialéctica de la economía política" (p. 239). Sin embargo, esto no vale para el 

primer paso dado en vistas a introducir y fundar una teoría crítica: la determinación de lo que 

la teoría crítica debe ser y, sobre todo, de lo que puede ser, se adquiere en cuanto el 

“pensamiento” alcanza su “conocimiento de sí” (p. 242). Aunque no está en el centro, ni 

tampoco la agota, sin embargo es fundamental para el concepto de crítica de un teoría crítica 

la idea kantiana de la autorreflexividad del saber y del conocimiento.4 La teoría crítica de 

Horkheimer es una interpretación determinada de este giro reflexivo.

La crítica de Horkheimer a la "sociología del conocimiento" y a los "estudios de la 

ideología" permite comprender en qué consiste el desarrollo reflexivo de la teoría hacia la 

teoría crítica.  En estos campos, “el examen del condicionamiento social tanto de los hechos 

como de las teorías [...] constituye un problema de investigación e incluso todo un campo de 

trabajo teórico" (HORKHEIMER, 2003, p. 242) de tipo tradicional. Esta formulación muestra 

ya que la diferencia, establecida por el Horkheimer de 1937, entre teoría tradicional y teoría 

crítica contiene también una crítica al programa que había elaborado en su lección inaugural 

de 1931 sobre “la situación actual de la filosofía social y las tareas de un Instituto de 

Investigación Social”; pues justamente el proyecto anunciado por la lección inaugural 

consistía en hacer tanto del examen del condicionamiento social de los hechos como de las 

teorías un “problema de investigación de trabajo teórico”, en el sentido que este término toma 

en las disciplinas científicas particulares (HORKHEIMER, 2015).5 En el ensayo “Teoría 

4 Sobre el concepto de reflexión en la teoría crítica, véase GEUSS, 1983, p. 67 y s.  y MCCARTHY, 1992, cap. 
5. p. 139 y s.  
5 Así lo subrayó BRUNKHORST, 1985, p. 378 y s. Véase una posición opuesta en SCHMIDT, 1974, p. 33 y s.

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


TEORÍA CRÍTICA Y CONOCIMIENTO TRÁGICO

CHRISTOPH MENKE
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n.2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

tradicional y teoría crítica”, en cambio, Horkheimer (2003, p. 242) insiste en que no es tanto 

de “la diferencia de los objetos” de donde surge la “oposición” de una teoría reflexiva o 

crítica "al concepto tradicional de teoría”, sino de la “diferencia de sujetos”, o más 

precisamente dicho, de su “comportamiento” o relación con su “sujeto”. En el conocimiento 

tradicional, el sujeto se encuentra en una relación “pasiva” de “exterioridad” (p. 242) con su 

objeto; el sujeto duplica algo que ya está ahí sin él. En el conocer reflexivo [reflexiven 

Erschließen]6, al contrario, el objeto de conocimiento pierde su "carácter de mera facticidad" 

(p. 242); la reflexión, para Horkheimer, implica “actividad” (p. 233). Legible en otros 

comportamientos del sujeto, el conocer reflexivo se revela como otro modo de conocimiento: 

como un conocimiento que significa actividad, porque significa una “participación”.

A esta diferencia habitual y metódica --en el comportamiento del sujeto que conoce 

respecto a su objeto-- se une una diferencia ontológica: no es otro “campo”, sino otro tipo de 

objetos el que la teoría conoce en su "desarrollo" reflexivo. Mientras que Horkheimer, como 

hemos visto, se refiere de modo explícito a la primera, a la diferencia habitual, es sólo la 

terminología que él usa la que llama la atención sobre la segunda, la diferencia ontológica 

asociada a ella. Pues son los conceptos rectores de la filosofía de la vida, la antropología y la 

fenomenología, discutidos en detalle por Horkheimer en los años treinta, los que describen los 

objetos del conocimiento reflexivo: “praxis”, “existencia” y “vida”. Es verdad que 

Horkheimer (1968, p. 126 y s.) rechaza una y otra vez la tesis irracionalista de que la praxis, 

la existencia y la vida se sustraen, por principio, al pensamiento. Pero, al mismo tiempo, 

cuando retoma el análisis de Marcuse de su lectura de la lógica de Hegel7 y lo atenúa, 

reformula expresamente el motivo fundamental de una diferencia ontológica del ”objeto vivo” 

en oposición al que es accesible a una teoría tradicional (HORKHEIMER, 1968, p. 138 y s.). 

Horkheimer también entiende la praxis, la existencia y la vida como esencialmente en 

proceso, es decir, como las realizaciones temporales e históricas de una integración de 

elementos y de totalidad, de objeto y sujeto, de concreción y de comprensión, en unidades 

(híper)complejas. La oposición entre teoría tradicional y teoría crítica es, en su fundamento, 

ontológica: entre las realizaciones prácticas conocidas reflexivamente y las cosas identificadas 

de modo empírico.  A esta oposición le corresponde la diferencia llamada metódica y 

habitual. Pues la diferencia entre un método “orientado hacia el ser” y un método “orientado 

6 N. del T.: Menke utiliza en este contexto tanto el verbo sustantivizado Erschließen como el sustantivo 
Erschließung. Optamos por traducirlos, en general, como "conocer" y "conocimiento". Pero ambos vocablos 
también refieren a "abrir" y a "apertura", los cuales no dejan de resonar en el uso que les da en este contexto el 
autor.    
7 Véase MARCUSE, 1970. Sobre lo que sigue, véase DEMMERLING, 1994, Cap. 1 y 2.    

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


TEORÍA CRÍTICA Y CONOCIMIENTO TRÁGICO

CHRISTOPH MENKE
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n.2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

hacia el devenir” (HORKHEIMER, 1968, p. 3) consiste en que el conocimiento del ser es 

pasivo y en que “acepta como dadas las determinaciones básicas de su existencia" 

(HORKHEIMER, 2003, p. 240). En cambio, al licuar el ser en el devenir, el conocer reflexivo 

participa de lo que distingue. Si la praxis se convierte en objeto de la teoría, la teoría se 

convierte en praxis --en una reanudación y co-realización de la praxis. El conocer reflexivo no 

sólo muestra la “facticidad” social como “actividad”; el conocer reflexivo es también 

actividad.

III.

La determinación de la teoría como reflexión y de su objeto como praxis marca el 

primer y decisivo paso en el desarrollo de la teoría tradicional hacia la teoría crítica. Es el 

primer paso por el que la filosofía ha devenido, con Hegel, “filosofía social”. En 

consecuencia, la filosofía obtiene “conocimiento del sentido de nuestro propio ser, de su 

verdadero valor y contenido”, únicamente por medio de la “comprensión filosófica del todo 

colectivo en el que vivimos” (HORKHEIMER, 2015, p. 213).  Y éste es, al mismo tiempo, el 

paso que Horkheimer (refiriéndose repetidamente a Heidegger) presenta como el contenido de 

verdad del historicismo, la filosofía de la vida y la antropología filosófica. Por ello, la 

determinación de la teoría como reflexión y la determinación de su objeto como praxis es 

ciertamente fundamental, pero no es específica de la teoría crítica. El paso posterior de la 

teoría crítica por el que llega a su determinación específica, Horkheimer lo explicó de dos 

maneras opuestas, como mostraré a continuación. 

Horkheimer llega a la primera explicación del programa de una teoría crítica mediante 

una reflexión de la crítica de las ideologías del concepto de praxis, en direcciones filosóficas 

que agrupó bajo el rótulo de “nueva filosofía del espíritu objetivo”. Horkheimer (1968, 153 y 

s.) comprende con ello a concepciones que describen la praxis social como un acontecimiento 

autónomo, al que atribuyen --de un modo tan irracional como objetivizante-- una 

independencia fundamental respecto al conocimiento y a la acción de los sujetos. Si 

Horkheimer considera estas concepciones filosóficas por medio de una crítica de la ideología, 

esto quiere decir que las plantea en una relación directa --tanto de expresión simbólica como 

de determinación efectiva-- con las estructuras sociales. En consecuencia, la independización 

filosófica de la praxis respecto al acontecimiento objetivo es una repetición ideológica 

(porque le da fuerza naturalizadora) de la pretendida independencia en la que debe aparecer 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


TEORÍA CRÍTICA Y CONOCIMIENTO TRÁGICO

CHRISTOPH MENKE
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n.2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

necesariamente la sociedad como “alienada” para cada uno de sus miembros 

(HORKHEIMER, 2003, p. 237). 
El mismo mundo que, para el individuo, es algo en sí presente ante él, que debe 
tener en consideración y aceptar, es también, en la forma en que existe y persiste, un 
producto de la praxis social general. [...] Esta diferencia entre la existencia del ser 
humano y de la sociedad expresa la escisión propia, hasta ahora, de las formas 
históricas de la vida social. (HOKHEIMER, 2003, p. 233 y s.)

La estrechez crítico-ideológica de lo filosófico y lo social en Horkheimer está marcada 

por el concepto de alienación. Horkheimer opta así por una interpretación a la que se une todo 

un campo de oposiciones binarias y jerárquicas a la vez, a cuyos efectos el propio Horkheimer 

tampoco puede sustraerse. El efecto más importante de este uso del concepto de alienación es 

una profunda reinterpretación de la noción de praxis. De hecho, al describir la autonomía de la 

praxis social en relación con los individuos como alienación, Horkheimer (2003, p. 234) 

esboza simultáneamente un modelo de praxis no alienada que se articula en los conceptos y 

metáforas de la producción.8 La praxis no alienada es producción; pues producir es una acción 

cuyo resultado sólo puede ser comprendido --como escribe Horkheimer vinculándolo 

directamente a las teorías idealistas del sujeto-- como “el producto de la espontaneidad 

consciente de individuos libres”. Lo decisivo para nuestro propósito --la cuestión de la 

relación entre teoría crítica y conocimiento trágico-- es la dimensión teórica de la libertad y de 

la razón que está vinculada a esta reinterpretación, en términos de teoría de la acción, de la 

praxis como producción. Pues el tema de esta reinterpretación es el esbozo (impuesto por el 

concepto de alienación) de un modelo de acción no alienada como traducción que permanece 

en sí sin diferencia. La interpretación de la práctica social como producción debe crear las 

condiciones conceptuales --si no hic et nunc, al menos en principio-- por las que la necesidad 

se pueda disolverse sin resto en libertad, en el propio hacer de los sujetos.  Es en la 

perspectiva de una teoría de la libertad donde Horkheimer --en la primera versión de su 

explicación-- sitúa la teoría crítica: la descripción de la praxis social como producción 

proyecta la imagen de un “acontecimiento dominado racionalmente”, puesto que lo conocido 

como producto también puede ser, con conciencia y voluntad, reproducido.

Veamos ahora nuevamente el programa de la teoría crítica citado al comienzo, el cual 

consiste en despojar de su apariencia de necesidad a los procesos sociales, que no son ni 

controlados racionalmente ni producidos por la libertad. Este programa está motivado por el 

deseo de disolver la necesidad aparente y la objetividad cosificada. Sin embargo, al 

8 Sobre la crítica del idealismo ligado a la crítica de la alienación en la teoría crítica, véase THEUNISSEN, 1969. 
E. M Lange ha concretizado esta crítica en una teoría de la acción; véase LANGE, 1980. Véase también el 
análisis del concepto de alienación de A. Gehlen (1952, p. 338-353) y de J. Derrida (1998, p. 151-174).     

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


TEORÍA CRÍTICA Y CONOCIMIENTO TRÁGICO

CHRISTOPH MENKE
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n.2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

describirlas como alienación, la teoría crítica las confronta con una idea de transparencia pura, 

expresada en la reinterpretación de Horkheimer de praxis social como producción.9 A la luz 

infrarroja del concepto de alienación, toda necesidad incontrolada aparece como una ilusión y 

toda objetividad que no sea autoconstituida como falsa. La crítica de la alienación no es 

crítica: ella no puede distinguir entre necesidad real y aparente, entre objetivismo y 

objetividad. Pero sin tal distinción sería incomprensible el concepto de praxis: la praxis no se 

puede disolver en producción libre y reproducción consciente. Pues, en tanto situada histórica 

y culturalmente como materializada medial y corporalmente, toda praxis conserva una 

dimensión de infranqueable necesidad e indisoluble objetividad.  La fundamentación de la 

teoría crítica en términos de teoría de la alienación --es decir, la primera versión dada por 

Horkheimer del programa de una teoría crítica-- socava así su determinación basal, que es el 

conocimiento reflexivo de la praxis. Al mismo tiempo, sin embargo, Horkheimer ha brindado 

indicaciones de cómo la teoría crítica, en contraste con el idealismo del teorema de la 

alienación, puede justificarse como conocimiento reflexivo de la praxis.

IV.

La primera versión de la definición de Horkheimer de la teoría crítica se organiza en 

torno a la oposición entre objetividad alienada y necesidad incontrolada contra la 

transparencia cognitiva y la espontaneidad libre. Esta oposición socava la segunda versión de 

Horkheimer mediante el contraste entre idealismo y materialismo, los cuales designan dos 

modelos radicalmente diferentes de la praxis y de su reflexión. Lo que Horkheimer entiende 

por “idealismo” se manifiesta en su crítica a Hegel. Para Horkheimer, como hemos visto, el 

nombre de Hegel representa, por un lado, el giro hacia la filosofía social, que es al mismo 

tiempo un giro metodológico y ontológico de la filosofía. Como filosofía social, ya no es un 

saber en el sentido de la teoría tradicional, que se refiere sólo a otra realidad, a una “segunda 

realidad”, sino que es reflexión de la praxis actual.10 En esta concepción Horkheimer percibe 

también el fundamento de la teoría crítica. No obstante, en Hegel esta concepción sigue 

siendo idealista, así como en la “metafísica más reciente” (Horkheimer nombra a Jaspers y 

Heidegger), porque interpreta la relación de reflexión --la relación del sujeto que reflexiona y 

la praxis reflexionada-- como la “identidad de sujeto y objeto”: “Aun cuando la metafísica 

moderna cuestiona explícitamente ‘la solidez de un saber definitivo del ser’, mantiene sin 

9 La idea de transparencia no está ligada, sin embargo, a este concepto productivista de acción. Véase MENKE, 
1990, p. 101y s.  
10 Sobre este punto y sobre el que sigue, véase BUBNER, 2010, p. 27 y s.   

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


TEORÍA CRÍTICA Y CONOCIMIENTO TRÁGICO

CHRISTOPH MENKE
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n.2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

embargo la conciencia absoluta como reflejo móvil de lo más íntimo de la existencia” 

(HORKHEIMER, 1999, p. 70 y s.). Entendida de modo idealista, la reflexión es el medio del 

autoconocimiento, sin diferencia, de la razón --y de ahí que, para el idealismo, la praxis sea un 

acontecimiento que pueda disolverse sin diferencia en la razón--, la razón de su producción 

(práctica) y de su reproducción (teórica). 

Por el contrario, Horkheimer (1999, p. 71) llama “materialista” a una comprensión de 

la reflexión que “reconoce la tensión insuperable entre concepto y objeto, y con ello sostiene 

un criterio que la protege de la creencia en la infinitud del espíritu”. Materialismo significa 

conciencia crítica de la imposibilidad de asimilar la praxis a la reflexión --conciencia de la 

"imbricación (del espíritu) en un fondo opaco, 'ensombrecido', en un mundo que no es ni 

consciente ni transparente [...], esa precedencia de la 'existencia material', de la 'praxis', del 

'mundo de la vida', del 'inconsciente' y de lo 'preconsciente'" (véase BRUNKHORST, 1985, p. 358; 

SCHMIDT, 1979, p. 81 y s.). Pero entonces ya no se puede sostener de modo materialista la idea 

de la disolución del acontecer social en la producción libre. Pues la sociedad no podía ser libre 

para producirse a sí misma si existiera un autoconocimiento transparente de la sociedad, una 

“conciencia absoluta” de la praxis.  La idea de una autorreproducción social consciente y 

voluntaria debe ser la verdad materialista sobre la subjetividad trascendental, que no hace más 

que reconducir al mismo idealismo de siempre (véase HORKHEIMER, 2003, p. 237). En 

cambio, materialista es la conciencia de que la praxis social no se hace a sí misma totalmente, 

porque no puede ser conocida como una totalidad. Es en su materialismo donde Horkheimer 

cuestiona su produccionismo.

Horkheimer describió el carácter finito y limitado del toda reflexión y producción sólo 

recién en sus interpretaciones de Schopenhauer en los años cincuenta y sesenta. Ya en sus 

escritos de la década de 1930 se refirió varias veces a él como el "rasgo pesimista" del 

materialismo (HORKHEIMER, 1999, p. 69). Hablar de "pesimismo" significa interpretar 

negativamente la comprensión materialista de la diferencia ineludible de la praxis: significa 

interpretarla como la comprensión de un obstáculo inevitable. Bajo el título de un 

"conocimiento trágico", voy a intentar decir enseguida dónde veo lo acertado de esta 

interpretación. Sin embargo, ésta me parece inexacta en la medida en que la formulación 

negativa o pesimista de la conciencia materialista de la diferencia permanece en el horizonte 

de lo que afirma como imposible. Así, según Horkheimer, el pesimismo se aferra a “la 

oposición entre el mundo y lo que debería ser”. Pues disolución pesimista “del falso 

consuelo" de la "ilusión racionalista” significa que “la reconciliación, la identidad de los 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


TEORÍA CRÍTICA Y CONOCIMIENTO TRÁGICO

CHRISTOPH MENKE
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n.2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

contrarios lograda por el pensamiento, [...] no es la reconciliación real [cursivas de Horkheimer]11

” (HORKHEIMER, 1970, p. 104). Allí donde el materialismo comprende la imposibilidad de 

una reconciliación afirmada al modo idealista, el pesimismo traduce esta comprensión en la 

constatación de que “el fundamento del mundo es el mal” (HORKHEIMER, 1970, p. 105) --y 

así permanece bajo el hechizo de la determinación idealista del bien.

En Dialéctica negativa, Adorno (2005, p. 186) le dio otro sentido a su experiencia de 

la diferencia, queriendo, en conexión explícita con el programa horkheimeriano de una teoría 

crítica, “llevar el materialismo [...] a la autoconciencia teórica”.12 Los momentos de praxis 

demostrados por el materialismo, que eluden tanto la absorción reflexiva como la producción 

planificada, no son --o al menos no sólo-- algo que impide, sino también algo que posibilita. 

Pues, precisamente aquello que rompe el tema idealista de la “actividad absoluta” y la 

conciencia absoluta es lo mismo que constituye la realidad de la actividad finita y la 

conciencia finita. El materialismo --tal es la corrección de Adorno a su interpretación 

unilateralmente pesimista-- no sólo descubre lo que destruye las esperanzas idealistas. Al 

mismo tiempo, también descubre lo que torna posible la realidad material. 
Únicamente en la medida en que por su parte es también no-yo, el yo se relaciona 
con el no-yo, 'hace' algo, e incluso el hacer sería pensar. En una segunda reflexión el 
pensar rompe la supremacía del pensar sobre su otro, porque en sí siempre es ya 
otro. (ADORNO, 2005, p. 190) 

El error que el materialismo detecta en el idealismo no consiste sólo en que afirma una 

“totalidad plena de sentido” transfigurándola, donde en realidad reinan el sufrimiento y la 

miseria. El problema del idealismo reside sobre todo en que la idea misma de una totalidad 

plena de sentido contradice la condición de posibilidad de cualquier sentido real y, por lo 

tanto, se contradice a sí misma. 
Si del espíritu como totalidad se elimina toda diferencia con eso otro en que, según 
Hegel, ha de tener aquél su vida, se convierte por segunda vez en la nada, como la 
cual se ha de revelar el puro ser al comienzo de la lógica dialéctica: el espíritu se 
desvanecería en lo que meramente es. (ADORNO, 2005, p. 188)

A partir de su reformulación no pesimista del concepto horkheimeriano de 

materialismo, en Dialéctica negativa Adorno también extrajo las consecuencias metódicas 

para el programa de un conocimiento reflexivo de la praxis. La perspectiva materialista 

demuestra que la diferencia es constitutiva de la praxis en dos aspectos: como diferencia en la 

praxis y, por lo tanto, frente a la praxis. La praxis social conserva una autonomía irreductible 

11. N del T.: En la versión castellana no se encuentran las cursivas. 
12 Al respecto, véase la lectura de Adorno realizada por A. Wellmer (1993, p. 51 y s.; 1996, p. 194 y s.). 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


TEORÍA CRÍTICA Y CONOCIMIENTO TRÁGICO

CHRISTOPH MENKE
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n.2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

con respecto al conocimiento y una objetividad irreductible con respecto a la acción. Por la 

misma razón, Gadamer (1977, p. 372; véase BUBNER, 2010, p. 47) ha justificado la 

exigencia metódica de “recorrer en sentido inverso el camino de la fenomenología del espíritu 

de Hegel, al revelar en toda subjetividad la substancialidad que la determina”; la filosofía se 

convierte así en hermenéutica. La conclusión metódica, extraída por Adorno (2005, p. 61) de 

la alteridad radical de la “vida”, se corresponde con este programa gadameriano: su 

conocimiento reflexivo debe convertirse en “interpretación”. La filosofía como interpretación 

significa “sujeción a los textos” que el conocimiento nunca podrá alcanzar. Al contrario del 

programa de la lógica hegeliana, no puede haber ningún método cuya observancia permita 

volver a producir la “vida” desde sí misma en el “conocimiento”. Para conocer los objetos en 

su “vida” contra la “objetivación que los detiene” en el conocimiento "tradicional" o 

"identificador", la filosofía debe exponerlos interpretativamente en su “historia implícita” y 

sus “mediaciones”; la teoría crítica se realiza en la "lectura de lo que es como texto de su 

devenir” (ADORNO, 2005, p. 59). Conocer los objetos como “vivos” significa exponerlos 

como un tejido (híper)complejo o, mejor dicho, como un tejer (híper)complejo. Este exponer 

no es una (re)producción a partir de lo propio, ni tampoco una percepción o una audición 

puramente pasiva; es una lectura que siempre debe entenderse también como una 

transcripción y una nueva escritura. Al entenderse a sí misma como interpretación, en 

consonancia con su autorreflexividad materialista --más precisamente: como un tipo 

específico de interpretación--, la teoría crítica se convierte en Critical Theory en el sentido 

dominante para los norteamericanos: ella deviene crítica literaria y crítica de textos. Se 

convierte así en una (determinada) teoría y una praxis de la lectura.

V.

 

Mis consideraciones hasta ahora han tratado de llamar la atención sobre el vínculo 

entre dos aspectos fundamentales de una teoría crítica: su ontología --la comprensión de su 

objeto, la praxis social-- y su metodología --la comprensión de su procedimiento, el 

conocimiento reflexivo de la praxis. Se ha demostrado que la praxis social es un acontecer 

imposible de plasmar en una producción libre, no sólo ahora, por su forma alienada en la 

actualidad, sino principalmente porque no puede ser reasumida en un saber totalizador. Así 

pues, las cuestiones ontológicas y metodológicas que plantea una teoría crítica están 

inmediatamente vinculadas a la cuestión planteada al inicio: la pregunta normativa 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


TEORÍA CRÍTICA Y CONOCIMIENTO TRÁGICO

CHRISTOPH MENKE
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n.2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

concerniente a su comprensión de la libertad y la necesidad. Si el conocimiento crítico de la 

necesidad existente --como dice ocasionalmente Horkheimer (2003, p. 259 y s.)-- implica una 

“lucha” para transformarla de una necesidad ciega en una plena de sentido (es decir, en una 

que uno mismo ha “hecho” o “dominado”), tal afirmación no puede aplicarse más a una teoría 

crítica que se entienda como interpretación. Pues al concepto de interpretación va unida una 

comprensión de la praxis que contradice el idealismo implícito en el que se basa la 

equivalencia formulada por la teoría de la alienación entre exterioridad y necesidad 

indisolubles y falta de libertad. 
Quien tenga lo cosificado como el mal radical; quien quiera dinamizar todo lo que es 
en pura actualidad, tiende a la hostilidad hacia lo otro, ajeno, cuyo nombre no por 
casualidad resuena en la alienación; a esa no-identidad para la que habría que liberar 
no sólo la consciencia, sino una humanidad reconciliada. Pero el dinamismo 
absoluto sería aquel acto [Tathandlung] absoluto que se satisface violentamente en sí 
y abusa de lo no-idéntico en cuanto su mera ocasión. (ADORNO, 2005, p. 181) 

Precisamente como interpretación, en la "lectura de lo que es como texto de su 

devenir", la teoría crítica rompe con el idealismo del concepto de libertad y adquiere una 

relación diferenciada con la necesidad práctica.13 Esta relación es triple: consiste en disolver la 

falsa necesidad, mostrar la necesidad constitutiva y soportar la necesidad trágica. 

Que, en primer lugar, la interpretación de la praxis consista en disolver las falsas afirmaciones 

de la necesidad la define como dialéctica; pues "dialéctico" es un conocimiento cuyo camino 

hacia la verdad es la crítica y la corrección de lo falso. Las falsas afirmaciones de la 

necesidad, cuya disolución es la tarea esencial de la interpretación crítica, no son sólo 

distorsiones del conocimiento --como en el arte dialéctico de Platón o en el método dialéctico 

de Hegel--, sino que están ligadas a estructuras sociales. Esta convicción de que existe un 

vínculo sistemático entre el conocimiento falso y la vida falsa define además la interpretación 

como un proceso no sólo dialéctico sino también crítico, como el proceso específico de una 

teoría crítica. La praxis social, hacia la cual se orienta la interpretación, está bloqueada, más 

exactamente, se bloquea por las construcciones que detienen el advenimiento procesual de la 

praxis al objetivarla, reduciendo su "texto" a "conceptos" o "sistemas". La interpretación 

crítica debe tanto explicar esta reducción14 --a partir de su función social-- como disolverla --

organizando los “conceptos” en “constelaciones”. De esta manera, la interpretación crítica 

abre nuevos espacios de libertad. Pues al conocer la praxis social en sus constelaciones como 

13 Esto quiere decir que “textualismo” no significa --contrariamente a un prejuicio muy extendido-- idealismo, 
porque leer no significa reducir al sentido.
14 La explicación sigue siendo un momento de la interpretación; no puede situarse en una teoría independiente de 
la explicación (que no existe para la praxis social). Sobre este punto, véase la concepción de Adorno (2005, p. 38 
y s.) de un "conjunto" enciclopédico de "análisis-modelos".

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


TEORÍA CRÍTICA Y CONOCIMIENTO TRÁGICO

CHRISTOPH MENKE
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n.2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

un acontecimiento textual, al mismo tiempo "penetra" en sus "objetos endurecidos" con la 

"posibilidad que su realidad ha traicionado y que, sin embargo, se ve en cada uno de ellos" 

(ADORNO, 2005, p. 59). 

Una de las representaciones objetivadoras de la praxis, y no una cualquiera, a la que se 

refiere la interpretación crítica es, como se ha visto más arriba, la transgresión idealista de la 

praxis en el programa de su superación [Aufhebung] sin diferencia en (y reproducción a 

través de) el conocimiento racional. La interpretación crítica demuestra que esta 

representación idealista de la praxis no es solamente falsa, sino también ideológica: porque 

declara necesaria una praxis social falsa. Pero la interpretación crítica sólo puede disolver esta 

necesidad aparente embellecida de modo idealista si, en segundo lugar, revela la necesidad 

constitutiva de la praxis y su exterioridad: mostrando que el carácter de lo externo y lo 

necesario es constitutivo de la praxis. Adorno reformula así la concepción de Horkheimer de 

una interpretación "materialista": es un pensamiento rememorativo [Eingedenken] de lo 

exterior en lo interior, de lo extraño en lo propio, del no-yo en el yo, de lo objetivo en el 

hacer. En su segundo paso, la interpretación crítica rastrea el descentramiento que su trabajo 

realiza siempre en la praxis. Entonces descubre los rasgos de la praxis que, precisamente 

porque no pueden (re)producirse y, por tanto, siguen siendo necesarios, son la condición para 

que la praxis tenga lugar. En su primer paso, en el disolver la necesidad aparente, la 

interpretación crítica encarna la libertad como liberación de la necesidad. Pero en el segundo 

paso, por el contrario, en la medida en que muestra una necesidad constitutiva, la 

interpretación crítica encarna la libertad como relación con lo necesario. Si la interpretación 

crítica se amplía hasta convertirse en rememoración de lo irreductiblemente necesario, por ser 

constitutivo, entonces la libertad se convierte (también) en la realización de lo necesario.

Hay algo necesario que no puede disolverse como aparente, porque es constitutivo de la 

praxis --algo, por lo tanto, que debe seguir siendo meramente necesario y externo, si la praxis 

debe lograrse. Si la interpretación crítica quiere evadir el hechizo del idealismo, entonces 

también requiere la (di)ferencia de la crítica consigo misma: la diferencia entre lo necesario 

criticable y lo necesario que la constituye. Pero incluso en la descripción de lo 

irreductiblemente necesario como constitutivo de la praxis queda un resto de idealismo. Según 

esta descripción, el logro de la praxis reside en el fracaso de la traducción en una 

(re)producción libre y consciente. Pero no es tan fácil convertir un fracaso en un logro. Lo 

ineludiblemente necesario como la condición de posibilidad de la praxis --según una 

formulación de Derrida (1998, p. 347 y s.)--, es al mismo tiempo la condición de su 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


TEORÍA CRÍTICA Y CONOCIMIENTO TRÁGICO

CHRISTOPH MENKE
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n.2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

imposibilidad --la imposibilidad de una garantía de su logro. Aquello que en primer lugar 

hace posible el logro de la praxis es también lo que constantemente pone en riesgo la acción 

individual en una praxis, e incluso lo que la impide. Adorno había reformulado la perspectiva 

materialista de Horkheimer de tal manera que el yo sólo podría “hacer” algo, en tanto que "es, 

por su parte, también no-yo” (véase más arriba, parágrafo 4). Sin embargo, el hecho de que 

ser no-yo sea la condición para ser yo no resuelve la contradicción entre yo y no-yo: ser no-yo 

es condición de posibilidad y limitación a la vez --y como limitación es también un obstáculo 

para el yo. Esa es la verdad de la formulación pesimista del materialismo. Al descentramiento 

materialista, que reconoce lo indisolublemente necesario como constitutivo de la libertad, se 

une una comprensión trágica: la comprensión de que lo mismo que en primer lugar torna 

posible la acción también la hace fracasar.

La tesis según la cual la interpretación crítica de la praxis implica una comprensión 

trágica se hace explícita en la teoría materialista de la libertad cuya elaboración comenzó 

Horkheimer y prosiguió Adorno (véase SCHNÄDELBACH, 1986, p. 52 y s.). Una de sus 

convicciones centrales es el escepticismo (schopenhaueriano) frente al proyecto kantiano de 

deducir el punto de vista moral a partir del concepto de una razón práctica. 
Todas las tentativas de fundamentar la moral se basan en ilusiones de armonía… 
Ella es incapaz de fundamentación alguna -ni por medio de intuiciones, ni por medio 
de argumentos. Representa, más bien, una constitución psíquica. (HORKHEIMER, 
1999, p. 134) 

Constitutivo de la moral es un "sentimiento moral que no puede ser ni reconstruido ni 

reproducido, sino que es asunto de la psicología describirlo, hacerlo comprensible en (sus) 

condiciones personales y los mecanismos de su transmisión de un generación a otra" 

(HORKHEIMER, 1999, p. 134).15 Adorno reformuló e intensificó esta objeción remitiendo a 

la diferencia principal entre conciencia y voluntad, entre reflexión moral y praxis. En 

consecuencia, el concepto kantiano de la moral significa una disolución de lo moral en la 

consciencia, su " despractización" [Entpraktizierung] (ADORNO, 2005, p. 221). 

Inversamente, la "transición" de la conciencia moral a la praxis sólo se logra mediante un 

"añadido" [ein Hinzutretendes], un impulso afectivo e incluso somático (p. 214 y s.). 

La verdadera praxis, el conjunto de acciones que satisfarían la idea de libertad, 
ciertamente requiere de plena consciencia teórica… Pero la praxis requiere también 
de un otro que no se agota en la consciencia, algo corporal, mediado por la razón y 
cualitativamente diferente de ella. (p. 214) 

15 Axel Honneth (2009, p. 249) muestra que estas descripciones traspasan el ámbito de las explicaciones 
"psicológicas" (en su sentido estricto).

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


TEORÍA CRÍTICA Y CONOCIMIENTO TRÁGICO

CHRISTOPH MENKE
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n.2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

No hay ninguna praxis moral que no traspase o pase por debajo de la consciencia 

moral --esto es, sin la "forma de reacción motora" que rompe el "mecanismo autárquico" (p. 

214) de la reflexión al mismo tiempo que la conduce a la acción. 

Sin embargo, Adorno (2005, p. 214) no sólo enfatizó, siguiendo a Horkheimer, el rol 

constitutivo para la praxis moral de los "impulsos corporales" pre-racionales, sino también 

advirtió sobre su rol limitador vinculado con ellos, incluso obstaculizador. "En contraste con 

su fariseísmo, el momento irracional de la voluntad condena por principio todo lo moral a la 

falibilidad. La seguridad moral no existe" (p. 226). La "materia" afectiva, incluso somática, 

que constituye la praxis moral, también la socava. Pues si bien es cierto que esta materia torna 

posible, en principio, lo moral, sin embargo, ella no es moral. Por su dependencia de la 

materia de los impulsos somáticos, la praxis moral depende de una esfera de la corporeidad 

que (también) está subordinada a sus propias leyes no morales. Los impulsos, sin los cuales 

no hay práctica moral, no obedecen ellos mismos a ninguna lógica moral, sino a una 

necesidad que, según la observación de Horkheimer, sólo puede ser descrita 

(psicológicamente). Esto hace que la praxis moral sea, por principio, "falible" (Adorno) o 

"frágil" (Nussbaum). Pues esto hace que no sea sólo una circunstancia contingente, sino un 

hecho estructuralmente fundado de la praxis moral el que se entre en situaciones en las que no 

aparecen los impulsos somáticos y en donde no se produce el pasaje a la praxis: situaciones, 

entonces --como ha demostrado Martha Nussbaum (2003, p. 491 y s.) en la tragedia de 

Hécuba-- en las que las personas por necesidad psicológica no pueden tener las actitudes 

afectivas y los impulsos somáticos que deberían tener por razones morales (para poder ser 

morales). El fundamento "material" sobre el que reposa la praxis moral es, al mismo tiempo, 

el abismo que la cuestiona y la interrumpe. La teoría materialista de la libertad formulada por 

Adorno y Horkheimer implica una perspectiva trágica: la perspectiva de que la realidad de la 

praxis moral forma parte necesariamente de situaciones en las cuales ella colisiona con lo que 

la torna posible.

La fragilidad de la praxis moral es un aspecto de su tragedia, que los mismos Adorno y 

Horkheimer formulan como consecuencia de su interpretación materialista. Un segundo 

aspecto de la tragedia de la praxis moral muestra lo poco decisivos que son Adorno y 

Horkheimer en la formulación de las consecuencias trágicas de su interpretación y lo mucho 

que intentan evitar una y otra vez esta consecuencia en favor de una perspectiva idealista de la 

reconciliación.  En contraste con el primero, éste puede describirse como la fragmentariedad 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


TEORÍA CRÍTICA Y CONOCIMIENTO TRÁGICO

CHRISTOPH MENKE
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n.2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

de la praxis moral.16  La fragilidad de la praxis moral consiste en que las exigencias morales 

dependen para su realización de algo que está sujeto a su propia necesidad "somática", que 

puede volverse contra la lógica moral. En oposición, la fragmentariedad de la praxis moral 

designa una tensión dentro del contenido normativo de la praxis moral misma:  entre el 

sentido y el principio de la praxis moral. El principio de lo moral es la ley general de una 

igual consideración de todos, aquella que Kant intentó establecer únicamente a partir del 

concepto de razón práctica. En cambio, dentro de una consideración de lo moral que se pueda 

llamar "materialista", porque en ella "la moral se determina y al mismo tiempo llega a su fin" 

(HORKHEIMER, 1999, p. 127), el sentido de lo moral no se convierte en una realización de 

su principio ("gracias a sí mismo", por así decirlo).  El sentido de la moral es más bien "la 

realización y la felicidad de la vida" (p. 126) del individuo; la ley moral se origina de la 

"preocupación" [Sorge] por ellos.

Al igual que el impulso somático añadido, la referencia al desarrollo y a la felicidad 

del individuo es también una condición constitutiva de la praxis moral. Pero a diferencia del 

impulso somático añadido, esta condición no sólo vale para la realización, sino también para 

el surgimiento y la formulación del principio moral. Ella vale para el surgimiento del 

principio moral, pues sin la preocupación previa por el individuo no puede formarse el 

principio moral de una igual consideración de derechos para todos. Y vale para cada 

formulación del principio moral, puesto que sólo la preocupación por los individuos abre 

puntos de vistas y modalidades en las cuales todos deben recibir la misma consideración. En 

ambos aspectos, la referencia a la felicidad y la realización del individuo es el fundamento 

previo de la ley moral: el sentido de lo moral es presupuesto irrevocablemente en el principio 

moral porque sin aquel sentido este principio no podría surgir ni tampoco ser formulado. Por 

esta dependencia, Horkheimer y Adorno establecieron la perspectiva de una "superación" 

(HORKHEIMER, 1999, p. 119) o "reconciliación" (ADORNO, 2005, p. 254) de la moral, en 

la que se ha disuelto la diferencia entre el sentido moral para la felicidad del individuo y el 

principio moral de la consideración general. Esto se contradice con la experiencia trágica de 

que el sentido moral también puede independizarse frente al principio moral que él constituye 

según el pensamiento materialista. La referencia al individuo, a su realización y a su felicidad 

se presupone irrevocablemente en el principio moral y obedece a una necesidad propia que no 

es la lógica del principio moral; el sentido de lo moral no puede conservarse y superarse 

16 En conexión con esto, véase NAGEL, 1979, p. 128 y s. Sobre lo que sigue, véase con más detalle, MENKE, 
1996, cap. 5 y 6.

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


TEORÍA CRÍTICA Y CONOCIMIENTO TRÁGICO

CHRISTOPH MENKE
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n.2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

[aufheben] en sentido moral. Del mismo modo que la necesidad somática, extraña, del 

impulso añadido no sólo puede posibilitar la praxis moral sino además impedirla, así también 

puede hacerlo la extraña necesidad de la preocupación por la felicidad y la realización de los 

individuos. La consideración de todos por igual --el principio de lo moral-- y la preocupación 

por el individuo --el sentido de lo moral-- pueden colisionar e interferir mutuamente en su 

realización, incluso impedirla. Si la reflexión materialista demuestra, sobre el trasfondo17 

somático de la praxis moral, su fragilidad trágica, entonces la reflexión materialista sobre la 

referencia al individuo, presupuesta de modo irrevocable, también demuestra la 

fragmentariedad trágica de la praxis moral. 

Según se señala aquí, la perspectiva trágica no está en contradicción, según parecía en 

un comienzo, con el comportamiento crítico, que no sólo está justificado por la teoría crítica, 

sino que ella consiste en él. Al contrario: la perspectiva trágica es una consecuencia de 

comprender la teoría crítica como una interpretación materialista de la praxis social, la cual 

fue iniciada por Horkheimer y reasumida por Adorno. Es en eso, en su propia consecuencia 

"trágica", en donde la teoría crítica contradice el resabio del programa idealista con el que 

cargaban todavía Horkheimer y Adorno. Una interpretación crítica de la praxis social que 

abandone la idea idealista de reconciliación implica una afirmación trágica. Ella es, a la vez, 

tanto una disolución crítica de la necesidad aparente como una afirmación trágica de la 

necesidad constitutiva. Es sólo en este a la vez, en donde teoría crítica y realización trágica 

pueden encontrar su formulación adecuada. Pues sin el correctivo de una teoría crítica, el 

conocimiento trágico presenta toda necesidad como indisoluble y se convierte en una 

transfiguración metafísica del sufrimiento y la infelicidad. Y sin el correctivo del 

conocimiento trágico, la teoría crítica presenta toda necesidad como disoluble y recae en un 

idealismo del autoconocimiento transparente y la espontaneidad no alienada.      

Referências

ADORNO, Th. Dialéctica negativa. En Obras completas. Vol. 6. Madrid: Akal. 2005. 

BRUNKHORST, H. Dialektischer Positivismus des Glücks. Max Horkheimers 
materialistische Dekonstruktion der Philosophie. Zeitschrift für philosophische Forschung. 
Vol. 39. p. 353-381. 1985.

17 N. del T.: Menke escribe aquí "(Ab)grund", juego de sentidos con abismo (Abgrund) y fundamento (Grund). 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


TEORÍA CRÍTICA Y CONOCIMIENTO TRÁGICO

CHRISTOPH MENKE
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n.2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

BUBNER, R. La filosofía es su época concebida en pensamientos. En Acción, historia y 
orden institucional. Ensayos de filosofía práctica y una reflexión sobre estética. México: 
Fondo de Cultura Económica. 2010. pp. 27-60.   

DEMMERLING, Ch. Spache und Verdinglichung. Wittgenstein, Adorno und die Projekt einer 
kritische Theorie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 1994.

DERRIDA, J. Márgenes de la filosofía. Madrid: Cátedra. 1998.

GADAMER, H-G. Verdad y método. Vol. I. Salamanca: Sígueme. 1977.

GEHLEN, A. Die Geburt der Freiheit aus der Entfremdung. Archiv für Rechts- und 
Sozialphilosophie.Vol. 40. N 3. pp. 338-353. 1952. 

GEUSS, R. Die Idee einer kritischen Theorie. Königstein: Anton Hain Meisenheim. 1983.

HONNETH, A. La dinámica social del desprecio. Para determinar la posición de una Teoría 
crítica de la sociedad. En Crítica del agravio moral. Patologías de la sociedad 
contemporánea. Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica/ Universidad Autónoma 
Metropolitana. 2009. pp. 249-274.

HORKHEIMER, M. La situación actual de la filosofía social y las tareas de un instituto de 
investigación social1(1931). Cuadernos de Filosofía Latinoamericana. Vol. 36. N. 113. p. 
211-224. 2015.

HORKHEIMER, M. Teoría crítica. Buenos Aires: Amorrortu. 2003.  

HORKHEIMER, M. Materialismo, metafísica y moral. Madrid: Tecnos. 1999.   

HORKHEIMER, M. Actualidad de Schopenhauer. En Sobre el concepto del hombre y otros 
ensayos. Buenos Aires: Sur. 1970.

HORKHEIMER, M. Kritische Theorie. Eine Dokumentation. Vol. I y II, editado por A. 
Schmidt. Frankfurt a. M.: Fischer. 1968. 

LANGE, E. Das Prinzip Arbeit. Frankfurt a. M./ Berlin/Vienne: Ullstein. 1980.

MARCUSE, H. La ontología de Hegel y la teoría de la historicidad. Barcelona: Martínez 
Roca. 1970.

MCCARTHY, Th. Ideales e ilusiones. Madrid: Tecnos. 1992.

MENKE, Chr. Tragödie im Sittlichen. Freiheit und Gerechtigkeit nach Hegel. Frankfurt a. 
M.: Suhrkamp. 1996.

MENKE, Chr. Zur Kritik der hemeneutischen Utopie. Habermas y Foucault. En EDMANN, 
E. et. al. (Ed.), Ethos der Moderne. Foucaults Kritik der Aufklärung. Frankfurt a M./New 
York: Campus. 1990. pp. 101-129.

NAGEL, Th. The Fragmentation of Value. En Mortal Questions. Cambridge: Cambridge 
University Press. 1979. pp. 128-141.

NUSSBAUM, M. La fragilidad del bien. Fortuna y ética en la tragedia y la filosofía griega. 
Madrid: Machado Libros. 2003.

SCHELER, M. Sobre el fenómeno de lo trágico. En Gramática de los sentimientos. 
Barcelona: Crítica. 2003.

SCHMIDT, A. Die geistige Physiognomie Max Horkheimers. En Drei Studien über 
Materialismus. Frankfurt a. M./Berlin/Vienne: Ullstein. 1979. pp. 81-134.

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


TEORÍA CRÍTICA Y CONOCIMIENTO TRÁGICO

CHRISTOPH MENKE
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n.2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

SCHMIDT, A. Zur Idee de kritischen Theorie. Munich: Hanser. 1974.

SCHNÄDELBACH, H. Max Horkheimer und die Moralphilosophie des Deutschen 
Idealismus. En SCHMIDT, A. y ALTWICKER, N. (Eds.). Max Horkheimer heute: Werk und 
Wirkung. Frankfurt a. M.: Fischer. 1986. p. 52-78.

THEUNISSEN, M. Gesellschaft und Geschichte: Zur Kritik der kritischen Theorie. Berlin: de 
Gruyter. 1969. 

WELLMER, A. Finales de partida: la modernidad irreconciliable. Madrid: Cátedra, 1996. 
WELLMER, A. Sobre la dialéctica de modernidad y postmodernidad. Madrid: Visor. 1993.

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis

