
           Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
                 Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                 ISSN:  2448-3095

                                                                             

A METAFÍSICA DE ARISTÓTELES E O CONCEITO DE OUSIA: 

NOTAS SOBRE O PRINCÍPIO DE NÃO-CONTRADIÇÃO

OUSIA IN ARISTOTLE’S METAPHYSICS: 

EXAMINING THE FOUNDATION OF NON-CONTRADICTION

Rafael Batista Dias1

Resumo: Este artigo realiza uma investigação sistemática da Metafísica de Aristóteles, com especial 
atenção ao conceito de “ousia” (substância) e ao Princípio de Não-Contradição (PNC), pilares 
fundamentais da chamada "filosofia primeira". O estudo traça o desenvolvimento orgânico da "ciência 
buscada" pelo Estagirita, partindo da etiologia (análise das causas primeiras) até a ontologia (exame do 
ser enquanto ser), passando pela ousiologia (doutrina da substância) e alcançando seu ápice na teologia 
(investigação do divino como causa primeira). Particular ênfase é dada à função unificadora da ousia, 
que permite conciliar a aparente multiplicidade do ser com sua unidade fundamental. O artigo sustenta 
que o PNC transcende sua formulação como mero axioma lógico, revelando-se como condição 
transcendental para qualquer discurso significativo e para a própria possibilidade da investigação 
metafísica. A análise detida da refutação aristotélica do ceticismo por retorsão (Γ4) evidencia como a 
negação do PNC acaba por pressupô-lo, confirmando assim seu status de princípio primeiro 
indemonstrável. O trabalho dialoga criticamente com interpretações contemporâneas, incluindo as 
perspectivas de Barnes (sobre a unidade da Metafísica) e Zingano (quanto à natureza da prova 
elênctica), abordando questões cruciais como a coerência interna da obra e o estatuto epistemológico 
da substância. A conclusão reafirma a perene atualidade do pensamento aristotélico, destacando como 
a articulação entre o ser determinado (ousia) e a impossibilidade lógica da contradição (PNC) constitui 
os alicerces do pensamento racional ocidental. Através de rigorosa exegese textual e análise filosófica, 
o estudo demonstra como a Metafísica se configura como obra seminal que integra de maneira original 
ontologia, lógica e teologia na busca compreensiva pelas causas últimas da realidade. A pesquisa ainda 
aponta direções para investigações futuras sobre a relação entre o PNC e a teoria da predicação no 
corpus aristotelicum.

Palavras-chave: Aristóteles, Metafísica, Ousia, Princípio de Não-Contradição, Etiologia.

Abstract: This article conducts a systematic investigation of Aristotle's Metaphysics, with particular 
focus on the concept of ousia (substance) and the Principle of Non-Contradiction (PNC) as 
foundational pillars of "first philosophy." The study traces the organic development of Aristotle's 
"sought-after science," progressing from etiology (analysis of first causes) to ontology (examination of 
being qua being), through ousiology (the doctrine of substance), and culminating in theology (the 

1 Doutor em Filosofia pela Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC). Professor efetivo em Filosofia da 
Secretaria Estadual de Educação do Mato Grosso do Sul (SED-MS). E-mail: diarafael@gmail.com.

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


A METAFÍSICA DE ARISTÓTELES E O CONCEITO DE OUSÍA: NOTAS SOBRE O PRINCÍPIO DE NÃO-

CONTRADIÇÃO

RAFAEL BATISTA DIAS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                 ISSN:  2448-3095

                                                           

study of the divine as first cause). Special emphasis is placed on the unifying role of ousia, which 
reconciles the apparent multiplicity of being with its fundamental unity. The paper argues that the PNC 
transcends its formulation as a mere logical axiom, revealing itself as a transcendental condition for 
any meaningful discourse and for the very possibility of metaphysical inquiry. A detailed analysis of 
Aristotle's refutation of skepticism through retorsion (Γ4) demonstrates how denying the PNC 
inevitably presupposes it, thereby confirming its status as an indemonstrable first principle. The work 
engages critically with contemporary interpretations, including Barnes' perspective on the unity of 
the Metaphysics and Zingano's account of the elenctic proof, addressing crucial questions about the 
work's internal coherence and the epistemological status of substance. The conclusion reaffirms the 
enduring relevance of Aristotelian thought, highlighting how the interplay between determinate being 
(ousia) and the logical impossibility of contradiction (PNC) constitutes the foundation of Western 
rational thought. Through rigorous textual exegesis and philosophical analysis, the study demonstrates 
how the Metaphysics emerges as a seminal work that originally integrates ontology, logic, and 
theology in the comprehensive pursuit of reality's ultimate causes. The research also suggests 
directions for future investigations into the relationship between the PNC and Aristotle's theory of 
predication across his corpus.

Keywords: Aristotle, Metaphysics, Ousia, Principle of Non-Contradiction, Etiology.

INTRODUÇÃO

A metafísica de Aristóteles, complexa em seus feixes de análise, engendra várias 

questões de cunho epistemológico. Ao postular a tese de uma nova ciência, a de uma 

“sabedoria a respeito de certos princípios e causas” (A 1 982a1), o pensador grego funda um 

novo tipo de arcabouço teórico, por assim dizer, uma vertente particular e puramente 

filosófica, com objeto, metodologia e finalidade distintos e organizados de forma inédita até 

ali. Ele, enquanto filósofo do período de declínio da civilização helenística, ao que indica em 

seus textos esotéricos, trabalha com novos sentidos e significados sobre o mundo fenomênico 

posto ao seu redor de modo a concatenar e organizar o controverso caos da realidade.

Não é difícil supor, dessa forma, que a racionalidade vai ser um fator crucial nesta 

“virada” do pensamento ocidental de então, numa tentativa que Aristóteles vai colocar de 

explicar a exterioridade de maneira coesa e clara – para alguns comentadores, até do modo 

transcendental ou místico. Não à toa, a ideia de unidade é evocada nesta nova ciência. Como 

enfatiza um de seus maiores comentadores, a “unidade ou unicidade é esse traço, uma vez que 

tudo – tudo o que existe, é uma coisa” (BARNES, 2009, p. 108). Estamos, portanto, inseridos 

dentro de uma proposta universalista, capaz de abarcar o todo em um grão.

Mas como conhecer o tudo? É possível apreender toda a realidade, tarefa fracassada 

pelos eleatas? Se sim, quem seria capaz de abarcá-lo e sintetizá-lo, superando a decadência 

(ou a incompletude) do conhecimento e do legado produzidos até então, ali por volta do 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


A METAFÍSICA DE ARISTÓTELES E O CONCEITO DE OUSÍA: NOTAS SOBRE O PRINCÍPIO DE NÃO-

CONTRADIÇÃO

RAFAEL BATISTA DIAS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                 ISSN:  2448-3095

                                                           

Século IV a.C. Para Aristóteles, o empreendimento e o esforço intelectuais não seriam apenas 

factíveis como traduziriam, por excelência, uma das características inatas do homem que é 

pensar além e dentro de suas limitações físicas. Assim sendo, a obra Metafísica2 é um elogio à 

razão humana.

Tomando este ponto de partida, o de que o ser humano é um ente cognoscível e 

cognoscente, ou seja, dotado de um potencial cognitivo pouco explorado até ali, Aristóteles 

começa a destrinchar, lentamente, a sua teoria a partir de Alfa Maior, recorte introdutório do 

livro Metafísica. “Todos os homens propendem ao saber”, na tradução de Angioni, ou “todo 

homem quer conhecer a natureza como ela é”, conforme outros tradutores também 

interpretam a famosa máxima aristotélica, é a máxima que enseja esse tipo de fagulha de um 

novo conhecimento inaugurado a partir dessa época.

A razão adquire, aqui, status de primazia teórica, de forma tal a não ser dissociada da 

prática. Segundo o pensamento aristotélico, conhecer cientificamente algo significa conhecer 

suas causas. Trata-se de um tipo de reflexão especial que é articulado pelo homem, não em 

torno de uma realidade específica ou de um ente, mas em relação a um todo. Assim, o homem 

atinge sua “phronesis”, conceito que diz respeito à sabedoria prática ou prudência, virtude 

máxima do ser humano, como é descrita em Ética a Nicômaco (Livro VI). A partir da 

observação científica sobre o mundo real, o ser humano tem acesso ao conhecimento das 

causas que o tornam quem ele é.

É importante ressaltar que a primazia da razão ocorre não em detrimento do sensível. 

Aristóteles, em Alfa Maior, ao discorrer sobre a etiologia da “ciência buscada” – aquela que, 

segundo o filósofo grego, opera na busca das causas do ser e do todo enquanto assim os são – 

cria uma espécie de escala do conhecimento científico, na qual a percepção do mundo exterior 

é condição para a obtenção da verdade. É por meio dos cinco sentidos, sobretudo da visão (há 

uma defesa do “ver” como o mais fidedigno em seu caráter testemunhal, por captar as cores e 

denotar diferenças do mundo fenomênico), que podemos operar a ação e engendrar a simples 

capacidade de descrição do real.

Na continuação dessa escala, como uma progressão rumo ao topo, aparecem, em 

segundo lugar, a memória e a imaginação, no que concernem à possibilidade de reter o que a 

2 Os textos esotéricos, bem como os exotéricos, compõem o corpus aristotélico que chegou até historiadores 
séculos depois. Sabe-se que a ciência buscada, chamada assim por Aristóteles, foi depois compilada e 
reorganizada sob o título Metafísica por Andrônico de Rodes, por volta do ano 60 a. C., a partir de fragmentos 
esotéricos deixados pelo pensador grego. Portanto, o nome Metafísica é uma formulação editorial, e não do 
autor. 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


A METAFÍSICA DE ARISTÓTELES E O CONCEITO DE OUSÍA: NOTAS SOBRE O PRINCÍPIO DE NÃO-

CONTRADIÇÃO

RAFAEL BATISTA DIAS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                 ISSN:  2448-3095

                                                           

sensibilidade forneceu ao ser vivente. Aqui o ente da razão ganha um destaque por ter a 

capacidade de reconhecer a multiplicidade do sensível, ou seja, sintetizar diversas referências 

semelhantes a uma só unidade mental. Em seguida, vem a experiência, domínio que 

corresponde à repetição de fenômenos que possuem determinado antecedente causal, capaz de 

criar um nexo também causal, como, por exemplo, antecipar uma tempestade por já ter 

presenciado a formação próxima de nuvens cumulonimbus. No entanto, esse tipo de vivência 

ainda não seria um conhecimento em si.

Já a técnica ou a arte (no grego, tékhne3), inauguraria uma fase de conhecimento 

fundamentada em hipóteses gerais, com uma característica peculiar: com vistas à produção de 

um artefato material ou externo. Nesse âmbito, estariam enquadradas a medicina (na cura de 

um paciente de câncer), a engenharia (na construção de uma ponte), a arquitetura etc. – todas 

inscritas em um conhecimento do tipo causal. Em último grau, dividindo a preocupação de 

um tipo de natureza causal, estaria a ciência para Aristóteles. Todavia, sua predisposição tem 

outro viés, não-final, tampouco material – o conhecimento científico por excelência volta-se 

para si próprio e para o mundo em si mesmo, de modo que não se separa ontologicamente da 

realidade por meio de artefatos. Desse modo, assim como a sensação e a experiência, a razão 

científica também é um dos fatores determinantes para o desenvolvimento de uma “ciência 

buscada” ou de uma “ciência primeira”, à qual se interpõe um novo tipo de desafio.

Este artigo tem como objetivo adentrar nas filigranas da “filosofia primeira”, como 

assim descrevia Aristóteles, e destacar os pressupostos para a construção de uma “ciência 

buscada”, alicerçado sobre o conceito de “ousia” (substância). Na parte final, pretende-se 

colocar, em parte, as discussões do filósofo grego com os sofistas em torno do princípio da 

3 De acordo com Colonnelli (2009), o conceito de tékhne, em grego, reunia uma acepção mais ampla que a 
simples palavra “técnica” nos dias de hoje. Assim ele explicita: “gravitavam em torno do significado de 
‘poíesis’. Além disso, podem-se observar outros valores significativos nos derivados de tékhne, como um 
substantivo abstrato resultante em -µα que é tékhnema, cujo significado é obra de arte ou trabalho feito com arte, 
mas não há nenhum substantivo abstrato com o sufixo -σις, reafirmando assim a posição de poíesis como o nome 
da atividade artística. Com efeito, para se restituir um valor aproximado da palavra tékhne, será preciso tomá-la a 
partir de uma matriz de semântica que esteja em torno desses significados acima, pois arte ou técnica isoladas 
não satisfazem semanticamente para uma boa noção do termo tékhne; contudo, mesmo que ainda não haja algum 
termo que corresponda ou abarque todo sentido de tékhne em português, esse fato não nos causa maiores 
problemas, se traduzirmos por um termo geral, ambíguo. Entretanto, se a ambiguidade de alguma palavra pode 
resolver o problema da polissemia de tékhne, parece que o termo arte corresponde à solução adequada, pois ele 
pode suprir em grande parte a dificuldade semântica das passagens analisadas onde figura o termo tékhne. É 
ainda necessário compreender que, para os gregos antigos, toda arte envolvia a técnica, e, ao vincularmos a 
técnica à arte, pode-se, assim, satisfazer o núcleo semântico do termo, embora empregando, quando o termo arte 
não satisfizer ao significado contextual, outro termo mais apropriado”. Ver COLONNELLI, 2009, pp. 40-41.

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


A METAFÍSICA DE ARISTÓTELES E O CONCEITO DE OUSÍA: NOTAS SOBRE O PRINCÍPIO DE NÃO-

CONTRADIÇÃO

RAFAEL BATISTA DIAS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                 ISSN:  2448-3095

                                                           

não-contradição (PNC), como forma de elucidar o processo histórico de consolidação do 

pensamento lógico aristotélico. Comecemos, então, pela ideia de substância.

1. OS PRESSUPOSTOS DO SER E DA SUBSTÂNCIA

Na busca pela “ciência primeira”, “filosofia primeira” ou “ciência buscada” que 

Aristóteles discorre, de forma detalhada, em Alfa Maior (Livros I e II de Metafísica), o 

porquê de ela ocupar o ápice da hierarquia do conhecimento científico. Como observa Ross 

(1987), tal ciência se debruça sobre o “conhecimento mais profundo, daquilo que é mais 

difícil de conhecer, uma vez que seus objetos, sendo os mais universais, constituem aquilo 

que está mais distante dos sentidos” (ROSS, 1987, p. 161). Há, pois, um caráter de dificuldade 

no estudo da metafísica, uma vez que lida com coisas abstratas. É também a ciência mais 

exata, por se aproximar daquilo que é menos complexo e mais autossuficiente, o que depois 

Aristóteles irá denominar de substância como o primeiro motor imóvel de tudo o que existe 

(posteriormente no livro Gama II).

Além disso, a sabedoria da ciência primeira, tem, ainda, um aspecto de autoridade, na 

medida em que se detém sobre as causas primeiras de toda a realidade posta a nós. Ao aderir à 

missão hercúlea de conhecer o princípio e bem como o fim, de tal modo a constituir, na parte 

final do livro, uma teologia – ciência das causas e princípios das substâncias absolutamente 

primeiras – em termos de última perspectiva da Metafísica, Aristóteles coloca a razão humana 

num lugar mais próximo do divino.

É nesse sentido, em função de características como universalidade, dificuldade, 

exatidão, inutilidade prática e superioridade, que tal sabedoria também reposiciona o 

pensamento grego, conforme abordamos no começo deste texto. Profundamente teorética, a 

natureza da sapiência prescinde do contingente que há nas artes ou técnicas. A partir do 

objetivo, já citado acima, de que havia uma necessidade de ordenação do mundo sensível pelo 

racional, a causa primeira, sendo ela em si mesma universal e atrelada a apenas o essencial e 

necessário, é que ela ocupa um lugar superior a qualquer outra forma de pensamento. Para o 

comentador grego Alexandre de Afrodísia, do Século II d.C., há um pendor teológico nesta 

tese: a divindade seria a primeira causa de todas as coisas.

À parte de reflexões sobre a origem e a temporalidade dos textos aristotélicos sobre a 

“ciência primeira”, sabe-se, no entanto, a partir do original textual recuperado, ainda que 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


A METAFÍSICA DE ARISTÓTELES E O CONCEITO DE OUSÍA: NOTAS SOBRE O PRINCÍPIO DE NÃO-

CONTRADIÇÃO

RAFAEL BATISTA DIAS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                 ISSN:  2448-3095

                                                           

condensado em anotações, que essa “ciência primeira” não era um conhecimento causal 

qualquer. Apartada da restrição a um gênero, ela se coloca como o ápice do homem em sua 

sapiência. Em Alfa, Livro II, Aristóteles complementa que a física seria a filosofia segunda, 

na medida em que esta tenta dar conta do mundo fenomênico em suas relações estritas de 

causas imediatas, ou seja, na relação de forças entre os corpos. Abaixo nessa hierarquia, situa-

se a matemática, que irá municiar a física no estudo e na observação material da realidade. 

Portanto, é precisa, embora fragmentária e concisa, a ideia de que a metafísica, ou a “ciência 

primeira”, ocupa um campo hierárquico superior e mais exigente para o estudioso que a ela se 

dedica.

Desse modo, por ser uma ciência universal e geral, ao contrário das demais ciências 

que recortam uma parte do todo e as disseca, a metafísica tem um objeto singular: o ser. Mas 

como Aristóteles chega à conclusão de que o ser é a resposta de tudo? Barnes (2009), de 

forma bastante didática, esclarece que o ser é aqui entendido como “existir” e não como um 

ente ou outra coisa aparentemente fora da realidade. Estamos, portanto, diante de uma matéria 

sobre a matéria em si, não fora dela.

É interessante pensar esse movimento da metodologia aristotélica e seu estatuto. A 

rigor, Aristóteles é, de um ponto de vista filosófico, coerentemente realista. Assim como em 

outras abordagens teóricas suas, por exemplo no campo da ética e da retórica, ele usa a doxa 

(a opinião comum) como base para extrair suas conclusões ou reflexionar certas ideias dadas 

no plano do real. E, assim, é válido perceber que ele faz o mesmo na sua missão com a 

“ciência buscada”: seu objeto maior é a existência – não prosaica, desinteressada, mas 

racional, reflexionada. Assim, temos o excerto:

Há uma ciência que investiga o ente enquanto ente e os atributos que convêm a ele 
em virtude de sua própria natureza. Isso não é o mesmo que qualquer uma das 
chamadas ciências especiais; pois nenhuma delas lida de maneira geral o ente 
enquanto ente (ARISTÓTELES, Gama 1 1003a21)

Por meio desses atributos que tornam o ente um em si mesmo e igual a outros, ou seja, 

categorizável e lógico, Aristóteles constrói a perspectiva metafísica, que salta da etiologia (a 

ciência das causas e dos princípios absolutamente primeiros e universais) para a ontologia, 

que é a etiologia acrescida do estudo do ser enquanto ser. O devir do objeto será o objeto de 

estudo preciso e qualificado para se chegar a uma explicação lógica de todas as coisas. 

Usando o princípio da não-contradição (PNC) e os axiomas, ele organiza e sistematiza a ideia 

de unicidade ou unidade que compõe o mundo.

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


A METAFÍSICA DE ARISTÓTELES E O CONCEITO DE OUSÍA: NOTAS SOBRE O PRINCÍPIO DE NÃO-

CONTRADIÇÃO

RAFAEL BATISTA DIAS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                 ISSN:  2448-3095

                                                           

Nesta busca das causas primeiras, Aristóteles afirma que existem quatro tipos delas: a) 

a material, ou seja, do que o ente é feito; b) a eficiente, no que diz respeito à causa motor ou o 

movimento que gera ou move aquele ente; c) a formal, que se relaciona com a definição ou a 

essência da coisa em si; e d) a final, isto é, o ergon (função) de algo ou de alguém, ou para 

que isto serve. Esta é somente uma das formas categorizáveis em que se inscrevem a 

metafísica aristotélica. Embora nem todas possam ocorrer simultaneamente a um ente, tais 

descrições formam um escopo lógico que fundamenta a “ciência buscada”. E, assim, 

constituem um método complexo que explica o que há de mais universal.

Um dos desafios cruciais do campo da filosofia é apreender a multiplicidade originária 

da existência. Ciência de uma sabedoria racional, ela sempre buscou, historicamente, resumir 

o mundo sensível a um denominador comum explicável. No entanto, tal missão quase sempre 

incorreu em erros de concisão desmedida. Parmênides (o ente como um ser uno, imóvel, 

indivisível e ingênito), Anaxímenes de Mileto (o ar é a substância primeira de tudo o que 

existe no universo) e outros filósofos pré-socráticos falharam, ao entender o princípio das 

coisas de maneira incompleta, sem abarcar necessariamente questões minimamente 

elementares acerca das várias ocorrências fenomênicas que entendiam como a realidade em si 

mesma.

Fazendo uma espécie de revisão teórica, Aristóteles não apenas corrige seus 

predecessores, como avança no arcabouço filosófico em termos de categorizações do ser ou 

do existir. Conforme explicita o estagirita na introdução do capítulo 2 do Livro IV da 

Metafísica, “o ‘Ente’ se diz de muitas maneiras, mas em relação a algo único e a uma natureza 

única, isto é, não de maneira homônima, mas, assim como tudo que é saudável denomina-se 

desse modo em relação à saúde” (G 2 1003a 33). Dessa forma, define-se o ser não mais em 

um único elemento primordial, mas sob distintas maneiras que são atualizadas quantas vezes 

o ente assim se dispuser a ser.

O ser, nesse sentido aristotélico, não é unívoco como assim se apresenta aos eleatas. 

Ele é múltiplo e, por isso, pode ser dito de várias formas. Ou seja, não é errado dizer que 

existem diversos significados para o ser, de modo que nem a racionalidade humana poderia 

dar conta de todas elas individualmente em função da amplitude numérica do existir. Porém, 

em que pese a diversidade de coisas no mundo, todos os múltiplos remetem a um princípio 

unificador, o que para Aristóteles é a substância (“ousia”).

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


A METAFÍSICA DE ARISTÓTELES E O CONCEITO DE OUSÍA: NOTAS SOBRE O PRINCÍPIO DE NÃO-

CONTRADIÇÃO

RAFAEL BATISTA DIAS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                 ISSN:  2448-3095

                                                           

E aqui chegamos à definição do que é a “ousia”. É nessa relação do ser dividido entre 

o “múltiplo” e o “um”, aparentemente contraditória, que Aristóteles faz uma distinção 

fundamental entre o “ser por si” e o “ser por outro”, que se torna peça-chave para o estudo da 

metafísica: a ideia da substância. “Tudo que é ente assim se denomina em relação a um único 

princípio. De fato, certas coisas denominam-se entes porque são essências; outras, porque são 

afecções da essência” (G 2 1003a 33). O “ser por si” é, portanto, o ser no sentido mais puro, 

nuclear, para o qual convergem todos os outros entes; o ser do qual nada se pode dizer de 

diferente, senão que existe em si mesmo e que é a essência de tudo. Já o “ser por outro” diz 

respeito às partes, aos fragmentos, à separação da essência da existência; trata-se das 

variações, do ser em suas feições distintas. Enquanto o “ser por si” é a “ousia”, o “ser por 

outro” é o acidente. E, sendo nomeado assim, o “ser por outro” pode se desdobrar várias 

vezes, ocorrência à qual Aristóteles vai atribuir nove categorizações: quantidade, qualidade, 

paixão, ação, tempo, lugar, situação, relação e hábito. Todas essas categorias do ser são 

importantes para se entender a ontologia proposta pela doutrina aristotélica.

Sobre a competência que deve ser delegada a uma determinada ciência para a tarefa da 

investigação do ser enquanto ser, Aristóteles é muito enfático na introdução do capítulo 3 do 

Livro Gama, a partir da exegese de Angioni (2005):

É evidente que a investigação sobre eles compete a uma única ciência: à do filósofo; 
pois eles atribuem-se a todos os entes, e não peculiarmente a um gênero, à parte dos 
outros. E todos deles se utilizam, porque atribuem-se ao ente enquanto ente, e todo 
gênero é ente. No entanto, utilizam-se deles na exata medida em que lhes é 
suficiente, isto é, até onde se estende o gênero a respeito do qual apresentam suas 
demonstrações (ANGIONI, Gama 3 1005a19, 2005)

Neste excerto e adiante, o autor explica que cabe a ciências, como as matemáticas, 

debruçarem-se sobre as causas das coisas como elas são em seus fenômenos imediatos, isto é, 

em partes analisáveis e compreensíveis do todo. Mas não é próprio a elas entenderem a 

essência, porque seu objeto de estudo é a natureza, que em si é um fragmento da realidade (ou 

pelo menos a metodologia, usada pelos geômetras, aritméticos etc., é fragmentária em relação 

ao mundo natural). Já o filósofo toma, de partida, a essência; sua preocupação é com as causas 

primeiras e com aquelas causas que em nada se justapõem a outras, porque são absolutamente 

primeiras.

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


A METAFÍSICA DE ARISTÓTELES E O CONCEITO DE OUSÍA: NOTAS SOBRE O PRINCÍPIO DE NÃO-

CONTRADIÇÃO

RAFAEL BATISTA DIAS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                 ISSN:  2448-3095

                                                           

2. A CARACTERIZAÇÃO DO PRINCÍPIO DE NÃO-CONTRADIÇÃO (PNC)

A partir do diálogo com as outras ciências, Aristóteles estabelece uma analogia na 

medida em que pressupõe um princípio formalizador, “a respeito do qual é impossível 

enganar-se” (G 3 1005b 17) e que, como tal, deve comportar-se como um axioma para a 

filosofia, assim como existem os axiomas para as matemáticas e para a física. Para isso, é 

muito importante que tal princípio seja acionado de forma automática a quem o tenta 

assimilar, para que não haja algum tipo de cláusula ou lei anterior com intuito de ampará-lo. 

Portanto, tal princípio mais firme de todos deve ser “o mais conhecido de todos” e, ainda, 

“não hipotético” (G 3 1005b 17).

Assim, Aristóteles elabora o Princípio de Não-Contradição (ou “PNC”, sigla adotada 

canonicamente pelos comentadores), que se refere, nada mais, à impossibilidade de o ente ser 

e, ao mesmo tempo, não-ser, pois aquilo que é o é, simplesmente; assim como o não-ser é 

aquilo que não é e jamais poderia vir a ser.

Pela visão aristotélica, um homem nunca pode ser e não ser, uma vez que ele não pode 

se contradizer sobre uma mesma coisa e ao mesmo tempo; ou seja, ele não pode ser o seu 

próprio contrário, sob pena de simplesmente deixar de existir. Tal axioma é uma resposta aos 

céticos, que eram contrários à determinação do sujeito ou do ente. Desse modo, colocava por 

terra a ideia de que o não-ser e o ser eram relativos, pois, se assim o fossem, tudo seria tudo, e 

não haveria distinções de nada. Uma cadeira, por exemplo, seria uma mesa, que seria um 

lápis, e assim por diante. Tudo seria reduzido a generalizações apressadas ao modo dos 

pirrônicos.

Tal princípio primeiro seria indemonstrável, já que é o absolutamente primeiro e, tal 

como a substância, nada se antepõe a ele. No entanto, ainda que o refutador se posicione à 

espera por uma prova do PNC, Aristóteles concede a demonstração pela refutação, o que 

alguns comentadores acreditam ser uma prova indireta, tema passível de discussão até hoje. A 

refutação funcionaria do seguinte modo: pelo método de redução ao absurdo, propõe-se a 

saída pela qual o cético teria de “apenas pronunciar algo com sentido” (G 4 1006a 11), de 

modo que, de maneira elementar, expusesse qualquer coisa concatenada e, assim, aceitasse 

participar da dialética socrática. Portanto, o autor nem exige nada muito complexo, tampouco 

que o interlocutor formule algo em torno da definição do ser ou do não-ser, o que cairia em 

um jogo cíclico da prova demonstrativa clássica. Mas, se o postulante disser algo 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


A METAFÍSICA DE ARISTÓTELES E O CONCEITO DE OUSÍA: NOTAS SOBRE O PRINCÍPIO DE NÃO-

CONTRADIÇÃO

RAFAEL BATISTA DIAS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                 ISSN:  2448-3095

                                                           

determinado, o ônus da prova passa a recair sobre ele mesmo, na medida em que se revela, 

nesse caso, o equívoco básico do ceticismo sobre o PNC.

Considerando ainda o PNC, o professor da USP Marco Zingano (2003) realiza, em 

“Notas sobre o princípio de não-contradição em Aristóteles”, uma defesa do argumento 

refutativo de Aristóteles, destacando a importância do termo “to semainein hen” (significar 

algo) para a estruturação de sua exposição. Fazendo uma divisão do livro Metafísica em dez 

partes (e não em 14 livros, pela divisão canônica), o exegeta irá focar sua tese na separação do 

essencialismo aristotélico da base da prova indireta do princípio de não-contradição, provando 

que o recurso usado por Aristóteles para desfazer o ataque cético é não somente válido, como 

o mais indicado para sustentar a firmeza lógica do princípio.

Zingano (2003) usa como argumento para sua tese a seguinte passagem do livro 

Metafísica, na qual Aristóteles desmonta a posição contraditória do refutador pela lógica 

simples: 

Ao mesmo tempo, é evidente que a discussão contra ele não é a respeito de nada, 
pois ele nada diz. Com efeito, ele nem diz “assim”, nem “não assim”, mas “assim e 
não assim” e, de novo, nega ambos: “nem assim, nem não assim”. Caso contrário, já 
haveria algo definido (G 4 1008a27-34)

O discernimento sobre o “ser determinado” é um ponto necessário para o rompimento 

com o discurso cético, que define as coisas segundo a falta completa de diferença ou 

estabilidade, inclusive defendendo a afasia (silêncio consciente para retirada de juízo) e a 

apraxia (comportar-se de modo descoordenado, agindo na vida prática sem capacidade 

racional ou sensibilidade).

A finalidade de Zingano (2003) é comprovar que o PNC é uma prova refutativa, e não 

um método dialético de demonstração, já que o princípio em si é indemonstrável. Além disso, 

o comentador ressalta que o início do argumento de Aristóteles não é forçar que o refutador 

responda se “algo é” ou “não é”, mas, sim, que signifique qualquer coisa, evitando assim a 

petição de princípio. Como já afirmado acima, o PNC não depõe contra o argumento 

aristotélico, e, sim, joga o ônus da prova sobre a vacuidade da posição cética. Significar ou 

dizer algo determinado é uma condição básica para qualquer um que se preze a entrar em 

discordância contra algo. Assim, o professor da USP explicita a fraqueza do ceticismo frente à 

principal base da metafísica, que é o PNC. Portanto, fortalece o estudo do ser enquanto ser.

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


A METAFÍSICA DE ARISTÓTELES E O CONCEITO DE OUSÍA: NOTAS SOBRE O PRINCÍPIO DE NÃO-

CONTRADIÇÃO

RAFAEL BATISTA DIAS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                 ISSN:  2448-3095

                                                           

A análise de Zillig (2007) soma-se a Zingano, ao desvendar a estrutura formal da 

prova elênctica em Γ4, destacando sua economia argumentativa: basta que o adversário "fale 

algo" (to semainein hen) para que a validade do PNC seja estabelecida. Como observa o 

autor, o núcleo da estratégia aristotélica reside em demonstrar que significar é delimitar – isto 

é, fixar um conteúdo determinado que exclui seu contrário. Essa delimitação, por si só, já 

implica a negação da contradição, pois um termo só pode significar algo se não significar, ao 

mesmo tempo e sob o mesmo aspecto, seu oposto.

Aristóteles evita, insiste Zillig (2007), qualquer petição de princípio, ao abstrair de 

compromissos metafísicos específicos (como o essencialismo da ousía). A prova não depende 

de uma teoria particular da realidade, mas da condição mínima de inteligibilidade: a distinção 

entre "dentro" e "fora" dos limites de um significado. Essa abordagem "negativa" permite que 

o PNC seja validado mesmo para um cético radical, pois sua negação exigiria, 

paradoxalmente, que ele violasse a própria noção de significação que seu discurso pressupõe. 

Contudo, Zillig (2007) não reduz o PNC a um mero princípio linguístico. Ao vincular a 

significação à predicação, ele mostra como o resultado elênctico prepara o terreno para a 

ontologia aristotélica. Se todo discurso significativo requer não-contradição, então a ciência 

do ser enquanto ser – que opera por predicações essenciais – herda essa condição como 

fundamento. Assim, a prova em Γ4, embora independente do essencialismo em sua estrutura, 

abre caminho para sua aplicação metafísica.

Já Barnes (2009), na obra Aristóteles, em especial no capítulo 3 dedicado à Metafísica, 

tece críticas à obra-mor do pensador estagirita. Ele empreende uma reflexão minuciosa em 

torno da fragmentação filosófica e organizacional dos 14 livros reunidos por Andrônico de 

Rodes, aproximadamente em 60 a.C., defendendo que a unidade narrativa, além de ser 

arbitrária, expõe a grosseria de falhas temporais. Por serem fragmentos de textos esotéricos, 

redigidos com fins para uso dentro do Liceu, estes constituem mais uma “mixórdia”, segundo 

o autor, de diferentes teses em torno da metafísica, do que propriamente uma única linha de 

pensamento aristotélica acerca do tema. Como explicita no seguinte excerto: “A ciência dos 

princípios primeiros, o estudo do ser enquanto ser, teologia, investigação da substância – 

quatro descrições possíveis da mesma disciplina” (BARNES, 2009, p. 106).

Em que pese a fragmentação redacional-literária e algumas lacunas face à concisão 

textual, o exegeta inglês afirma existir uma progressão filosófica que tende a uma unidade, 

pelo menos em seus termos evocados e compartilhados, num diálogo que ele denomina como 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


A METAFÍSICA DE ARISTÓTELES E O CONCEITO DE OUSÍA: NOTAS SOBRE O PRINCÍPIO DE NÃO-

CONTRADIÇÃO

RAFAEL BATISTA DIAS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                 ISSN:  2448-3095

                                                           

“misterioso”. O comentador sustenta tal tese, ao expor o conteúdo de cada um dos 14 livros 

de Metafísica, reagrupando-os em quatro grandes eixos a título de didatismo. Ele extrapola a 

análise até a outros livros de Aristóteles, para demonstrar que a concatenação é insuficiente, 

se tomarmos como base apenas a organização canonizada por Andrônico. Por exemplo, se em 

Gama somos apresentados ao estudo do ser enquanto ser e em Teta, Eta e Zeta encontramos a 

ousiologia, o estudioso comenta que a teologia aristotélica está presente em Lambda e ainda 

na obra Física. Reconstruindo as conexões e desfazendo os erros históricos, o autor 

reorganiza o possível mapa de intenções teóricas do estagirita.

A finalidade da tese de Barnes (2009) é recompor a metafísica aristotélica, listando do 

seguinte modo: 1) o estudo das causas primeiras, ou etiologia; 2) o estudo do ser enquanto ser, 

ou a ontologia propriamente dita, em que fala de conceitos como unidade e acidente; 3) 

ousiologia, como a ciência das primeiras causas e princípios do principal modo do ser, a 

substância; 4) teologia, ciência das causas e princípios da substância absolutamente primeira. 

Estas teses ajudam a tornar mais claro e vívido o pensamento aristotélico sobre a essência e o 

seu complexo escopo teórico, prejudicado pelo erro clássico da classificação e pela perda dos 

escritos exotéricos.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A investigação empreendida ao longo deste artigo permitiu elucidar os fundamentos 

da Metafísica aristotélica, em especial sua relação intrínseca com o conceito de ousia e o 

Princípio de Não-Contradição (PNC). Como demonstrado, a "ciência buscada" por Aristóteles 

não se limita a uma mera catalogação causal, mas se estrutura como um sistema filosófico 

coeso, que parte da etiologia para alcançar a ontologia, passando pela ousiologia e 

culminando na teologia. Essa progressão não é acidental, mas reflete a própria arquitetura da 

realidade metafísica defendida, na qual o ser, em sua multiplicidade, remete sempre a um 

princípio unificador: a substância.

O PNC, por sua vez, revela-se como o alicerce lógico dessa construção. Mais do que 

um axioma indemonstrável, ele é a condição de possibilidade para qualquer discurso 

significativo, como bem evidenciou a refutação aristotélica aos céticos. Ao exigir que o 

interlocutor "signifique algo", Aristóteles não apenas expõe a vacuidade da posição 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


A METAFÍSICA DE ARISTÓTELES E O CONCEITO DE OUSÍA: NOTAS SOBRE O PRINCÍPIO DE NÃO-

CONTRADIÇÃO

RAFAEL BATISTA DIAS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                 ISSN:  2448-3095

                                                           

contraditória, mas reafirma a primazia do ser determinado – a ousía – como eixo central de 

sua metafísica. A defesa por retorsão, analisada em Γ 4, não é um recurso dialético, e sim a 

confirmação de que o PNC é inescapável: negá-lo é, paradoxalmente, pressupô-lo.

Contudo, como apontam comentadores como Barnes, a unidade da Metafísica não está 

livre de desafios. A fragmentação textual e a diversidade de abordagens – ora etiológica, ora 

ontológica, ora teológica — podem sugerir uma obra multifacetada. No entanto, essa aparente 

dispersão dissolve-se, quando compreendemos que tais perspectivas são facetas de um mesmo 

projeto: a busca pelas causas e princípios do ser enquanto ser. Se a ousía é o núcleo que 

unifica a realidade, o PNC é o critério que garante sua inteligibilidade.

Assim, a metafísica aristotélica mantém sua atualidade não apenas como marco 

histórico, mas como empreendimento filosófico que ancora o pensamento ocidental. Ao 

articular substância, axiomas e não-contradição, Aristóteles não apenas superou as aporias 

eleatas e os relativismos sofísticos, mas legou à posteridade uma ferramenta indispensável 

para a reflexão sobre a realidade em si e para os outros: a certeza de que o ser é, e o ser não 

pode não ser. E é nessa simplicidade irredutível que reside sua profundeza.

REFERÊNCIAS

APHRODISIAS, Alexander. On Aristotle’s Metaphysics 2 & 3. Translated by W. E. Dooley 

and Arthur Madigan. London: Duckworth, 1992.

ARISTÓTELES. Metafísica. [Edición trilíngue por Valentín García Yebra]. Madrid, Gredos, 

1998.

ARISTOTLE. Metaphysics. [A revised text with introduction and commentary by W. D. 

Ross]. 2 Vol., Oxford University Press, 1997.

ANGIONI, L. Aristóteles, Metafísica, livros I, II, III e IV. Campinas, IFCH/UNICAMP, 
2005.

ANGIONI, L. “Princípio da não-contradição e semântica da predicação em Aristóteles”. In: 
Analytica, vol. 4, n. 2, 1999, p.121-158.

AQUINO, T. Comentário à Metafísica de Aristóteles I-IV. Vol. I. Campinas, Vide 
Editorial, 2016.

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


A METAFÍSICA DE ARISTÓTELES E O CONCEITO DE OUSÍA: NOTAS SOBRE O PRINCÍPIO DE NÃO-

CONTRADIÇÃO

RAFAEL BATISTA DIAS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                 ISSN:  2448-3095

                                                           

BARNES, J. “Metafísica”. In: Barnes, J. (ORG.): Aristóteles. São Paulo: Ideias e letras, 
2009, pp. 103-153.

COLONNELLI, Marco. Poíesis, tékhne e mímesis em Aristóteles. João Pessoa: dissertação-
UFPB, 2009. Digitado. Disponível em: http://www.cchla.ufpb.br/ppgl/wp- 
content/uploads/2012/11/images_pdf_Marco.pdf. Acesso: 20 abr 2025.

REALE, G. Aristóteles – Metafísica (3 volumes: Ensaio introdutório, tradução e 
comentário). São Paulo, Loyola, 2001.

SANTOS, M. dos. As aporias do livro B da Metafísica de Aristóteles. Dissertação de 
Mestrado, UFRGS, IFCH, Programa de Pós-Graduação em Filosofia. Porto Alegre, 2006.

ROSS, W. D. “Metafísica”. In: Aristóteles. Lisboa, Dom Quixote, 1987, pp.161-192.

ZILLIG, R. “Significação e não-contradição – O papel da noção de significação na defesa do 
princípio de não-contradição em Metafísica Γ4”. In: Analytica, vol. 11, n. 1, 2007, p.107-126.

ZINGANO, M. “A homonímia do ser e o projeto metafísico de Aristóteles”. In: Dissertatio, 
nº. 5, Pelotas, UFPel, 1997, p.5-31.

ZINGANO, M. “Notas sobre o princípio de não-contradição em Aristóteles”. In: Cadernos 
de História da Filosofia da Ciência, Campinas, Série 3, v. 13, n. 1, 2003, p. 7-32).

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis
http://www.cchla.ufpb.br/ppgl/wp-%20content/uploads/2012/11/images_pdf_Marco.pdf
http://www.cchla.ufpb.br/ppgl/wp-%20content/uploads/2012/11/images_pdf_Marco.pdf

