
           Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
                 Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                              ISSN:  2448-3095

                                                                             

INTRODUÇÃO AO CONCEITO DE CIÊNCIA EM PLATÃO

INTRODUCTION TO PLATO’S CONCEPT OF SCIENCE

Francisco Gabriel Marques de Almeida Caroba1

Resumo: Pretendemos oferecer um plano geral sobre o conceito de ciência no pensamento platônico a 
partir do desenvolvimento desse tema que encontramos de modo mais explícito no período 
intermediário de seus escritos, mais especificamente o Mênon, o Fédon e a República. A reflexão de 
Platão sobre o que caracteriza um conhecimento estritamente científico conduz a conclusão que só a 
Filosofia pode ser considerada ‘‘ciência’’ no sentido rigoroso do termo, pois a pesquisa filosófica 
satisfaz aos dois critérios para o conceito de ciência em sentido estrito, que são  a relação lógica 
necessária e o pressuposto metafísico. Encontramos esses mesmos princípios em seu discípulo 
Aristóteles na definição que ele oferece de ‘‘conhecimento científico’’, o que nos leva a pensar que 
Platão não previu o futuro, pois o filósofo pode ser apenas considerado como o legítimo ‘‘pai da 
ciência’’

Palavras-chave: Ciência. Método. Dedução. Epistemologia. Metafísica.

Abstract: We intend to offer a general overview of the concept of science in Platonic thought, starting 
from the development of this theme, which we find more explicitly in the middle period of his 
writings, more specifically the Meno, the Phaedo and the Republic. Plato's reflection on what 
characterizes strictly scientific knowledge leads to the conclusion that only philosophy can be 
considered “science” in the strict sense of the term, since philosophical research satisfies the two 
criteria for the concept of science in the strict sense, which are the necessary logical relationship and 
the metaphysical presupposition. We find these same principles in his disciple Aristotle in the 
definition he offers of “scientific knowledge”, which leads us to think that Plato did not foresee the 
future, since the philosopher can only be considered as the legitimate “father of science”.

Keywords: Science. Method. Demonstration. Epistemology. Metaphysics.

1 Mestre em Filosofia pela Universidade Estadual do Ceará (UECE). Possui graduação em Filosofia pela 
Universidade Estadual do Ceará (2021). Tem experiência em Filosofia Antiga, com ênfase em Platão, atuando 
principalmente nos seguintes temas: Epistemologia, Lógica, Filosofia da Ciência, Metafísica, Ética e Filosofia da 
Linguagem. E-mail: gabrielcarobaibre@gmail.com. Currículo Lattes: http://lattes.cnpq.br/3531083493394517. 
ORCID: https://orcid.org/0009-0008-1120-569X.

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


INTRODUÇÃO À FILOSOFIA DA CIÊNCIA EM PLATÃO

FRANCISCO GABRIEL MARQUES DE ALMEIDA CAROBA
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

Introdução

Hoje em dia, falar da filosofia como uma ciência ou mesmo tratar um filósofo como 

cientista é algo deveras estranho aos ouvidos das pessoas. Tal estranheza pode ter origem em 

uma nova maneira de se considerar a ciência ou o conhecimento rigorosamente científico hoje 

hegemônica que nasce na modernidade filosófica e que destaca conhecimento científico da 

Filosofia. Como demarcação teórica e temporal, podemos assinalar o filósofo que subsumiu o 

sentido filosófico da modernidade como sendo Immanuel Kant, que faz uma verdadeira 

inversão sobre como entender a própria filosofia a partir de uma nova forma de se considerar 

a ciência ou do nosso próprio modo de pensar o real. Temos diante de nós, como vemos no 

segundo prefácio a Crítica da Razão Pura, uma conclusão que abala a toda a tradição 

anterior: ‘‘[…] ela [metafísica] não pôde adentrar ainda o caminho seguro de uma ciência’’ 

(CRP, B XIV)2. Agora, o papel da filosofia diante das outras matérias como a física e a 

matemática (que para Kant são casos paradigmáticos de ciência rigorosa) é um trabalho que 

tem um caráter estritamente epistemológico ou que gira em torno da teoria do conhecimento, 

a saber, pesquisar sobre as próprias condições de possibilidade do conhecimento objetivo, já 

que o conhecimento da coisa-em-si – objeto da Metafísica – não é possível, apenas pensável – 

já que não há correspondente na experiência observável e não há o concurso da estrutura 

categorial a priori do entendimento humano.

Diametralmente oposto a essa noção de ciência na modernidade nós temos a Filosofia 

Clássica Grega que entendia que Epistemologia e Metafísica se comungam. Em contraposição 

a visão moderna de ciência, o objetivo final desse trabalho é oferecer ao leitor uma explicação 

geral sobre noção de ciência para Platão. Responder essa questão sobre o conceito de ciência 

platônico nos ajudará a compreender o porque o filósofo atribui somente a Filosofia o status 

de ciência no sentido rigoroso termo, cujo estatuto do conhecimento científico no pensamento 

platônico nos faz perceber que o filósofo ateniense é o precursor da noção de ciência que 

depois encontramos em Aristóteles  (Seg. Anal. I, 2, 71b9-12).

Como hipótese interpretativa para podermos explicar o conceito de ciência platônico 

veremos que há dois critérios indispensáveis para se compreender o que é ciência para o 

filósofo, critérios esses que encontramos na noção de conhecimento científico em seu 

discípulo (obviamente, considerando as diferenças conceituais consideráveis em ontologia e 

epistemologia entre eles). Esses índices são dois: 1) Explicação ou causa. Essa é o quesito 

2   KANT, 2015, p. 28.

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


INTRODUÇÃO À FILOSOFIA DA CIÊNCIA EM PLATÃO

FRANCISCO GABRIEL MARQUES DE ALMEIDA CAROBA
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

metafísico. Há um principio ou ponto de partida que nos permitirá chegar a conclusão sobre o 

porque as coisas são como são pelo seu nexo com o ponto de partida. Tal princípio ou 

fundamento são as Formas Inteligíveis; 2) Dedutividade necessária/absoluta. Esse é o seu 

quesito lógico. É necessário uma metodologia que, a partir de um princípio absoluto e 

suficiente, nos encaminhemos necessariamente a nossa conclusão, ou seja, de tal maneira que 

não pode o ser de outra. Por sua vez, essa dedutividade deve ter por fim evitar contradições e 

não ter o uso em absoluto dos sentidos, mas apenas das Formas Inteligíveis como o único 

princípio necessário e suficiente para a explicação da totalidade do real, sem as quais não há 

ciência. Essa metodologia é a Dialética, que confere cientificidade a Filosofia. 

Para explicitarmos nossa hipótese, devemos passar pelo período intermediário da obra 

platônica para vermos desenvolvimento da concepção de ciência na busca de um 

conhecimento absoluto, i.e., incorrigível e indubitável, desde a questão sobre a possibilidade 

de se obter ciência no Mênon, até o chegarmos no Fédon e na República, onde vemos a noção 

de ciência já desenvolvida de modo mais sistemático ao atender os índices metodológico e 

metafísico que conferem cientificidade rigorosa somente a Filosofia

1. O diálogo Mênon e a possibilidade de se obter ciência.

O Mênon é um diálogo que toma um lugar importante na obra platônica pois 

representa um ponto de transição, a partir do qual vemos aparecer um pensamento de um 

Platão mais maduro e que começa a soltar as mãos de seu Mestre e desenvolver teses próprias. 

Essa transição se dará a partir de muitos temas, dentre eles a Ética, pois o diálogo lida com 

tema morais assim como os outros diálogos do mesmo período que tinham uma virtude como 

tema. Como exemplo, temos o diálogo Lísis, onde o tema é ‘‘O que é a amizade?’’.

Nesse sentido, o diálogo Mênon começa da mesma forma, ou seja, o tema moral toma 

parte para determinar o objeto de pesquisa, a saber, ‘‘a virtude é ensinável?’’ (ἆρα διδακτόν ἡ 

ἀρετή – Mên. 79a 1-2). Porém, é em torno da Epistemologia que esse diálogo representa um 

ponto de inflexão dentro da obra platônica. Isso pode ser afirmado pois serão abalados as 

bases de um tipo investigação que, no decorrer de suas páginas para se responder a pergunta 

que guia o diálogo, apresenta uma metodologia que segue os moldes do que encontramos nos 

diálogos socráticos3 de forma sistemática que pode ser chamado de elênctico socrático4. Essa 

3 Vale lembrar que há uma discussão entre os especialistas sobre se as grandes teses dos primeiros diálogos 
podem ser relacionadas ao Sócrates histórico ao ponto de sermos permitidos a chamar esses diálogos de 
‘‘socráticos’’. Alguns como Charles Kahn (1996) evitam essas denominações e divides as etapas do pensamento 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


INTRODUÇÃO À FILOSOFIA DA CIÊNCIA EM PLATÃO

FRANCISCO GABRIEL MARQUES DE ALMEIDA CAROBA
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

metodologia de pesquisa se constitui em um cruzamento de perguntas feitas por Sócrates e 

respostas que correspondem as opiniões dos interlocutores sobre um dado tema. No decorrer 

da conversação, Sócrates faz outras perguntas que geram outras respostas por parte de quem 

está sendo inquirido e que por sua vez se contradizem, levando o respondente ao estado de 

aporía, um impasse argumentativo gerado pela contradição que o respondente se enveredou a 

partir das perguntas de Sócrates.

Tal metodologia segue alguns princípios indicados por Sócrates para que a 

argumentação possa ter mais solidez e que encontramos também em outros diálogos 

socráticos. Dentre eles temos o da prioridade socrática, que é expressa no diálogo dessa 

maneira: ‘‘E, quem não sabe o que uma coisa é (τί ἐστιν), como poderia saber que tipo de 

coisa (ὁποῖόν) ela é?’’ (Mên. 71b 3- 4)5. Em outras palavras, esse princípio diz respeito a 

necessidade de se definir em essência sobre algo para que seja possível predicar sobre ele, 

como no caso do diálogo Eutífron em que Sócrates aconselha (11a) que é preciso saber o que 

é a ‘‘essência’’ (ousía) da piedade para depois podermos saber qual qualidade (páthos) somos 

habilitados a lhe atribuir. No caso do Mênon, essa passa ser a tarefa dos interlocutores do 

diálogo, ou seja, começou-se com a pergunta ‘‘a virtude é ensinável?’’ e, após a admoestação 

socrática sobre a prioridade da definição, a questão passa a ser ‘‘o que é a virtude?’’ (Cf. Mên. 

71d 4- 8)

Contudo, além da prioridade da definição, há outro princípio que tem extrema 

importância, cujas implicações lógicas e epistemológicas desse princípio, acompanhado 

daquele relativo a prioridade da definição, darão um novo rumo ao pensamento platônico dali 

em diante. Esse princípio é o da negação do conhecimento socrática ou, o que é o mesmo, da 

afirmação por parte de Sócrates de sua absoluta ignorância sobre o assunto a ser discutido, 

como ele mesmo expressa no começo da obra ao afirmar que ‘‘[…] nem sequer o que é isso, a 

virtude, me acontece saber, absolutamente [τὸ παράπαν]’’ (Mên. 71b 6-7)6. Nesse sentido, a 

posição de Sócrates sobre sua total ignorância tem uma função importante na metodologia 

elênctica em seu jogo de perguntas e respostas. O respondente é que tinha a tarefa de tentar 

responder as questões, em sua maioria sem sucesso, com um lógos ou opinião que vão entrar 

em conflito com outros lógoi admitidos também pelo interlocutor que gerarão um impasse 

platônico de forma genérica e sem maiores qualificações (‘‘Grupo Um’’, ‘‘Grupo Dois’’ e ‘‘Grupo Três’’). Para 
a maioria dos comentadores (Cf. IRWIN, 1995; ROBINSON, 1941), o que encontramos conceitualmente nos 
primeiros diálogos se relacionam com o que entendia o Sócrates histórico. 
4  Cf. VLASTOS, 1999, p. 36-63; ROBINSON, 1941, p. 7-21 
5   PLATÃO, 2001, p. 21.
6  Ibid. 2001, p.21.

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


INTRODUÇÃO À FILOSOFIA DA CIÊNCIA EM PLATÃO

FRANCISCO GABRIEL MARQUES DE ALMEIDA CAROBA
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

lógico ou aporía. A primeira parte do Mênon, como consequência do método elênctico, 

também termina em aporía, ao ponto do personagem Mênon também admitir que antes 

acreditava saber o que era a virtude, mas como todas suas propostas para a definição da 

virtude caíram por terra, ele assume que no momento não sabe ‘‘em absoluto’’ (τὸ παράπαν) 

o que ela é (Mên. 80b 4).

Diferentemente dos outros diálogos socráticos, pela primeira vez o método elênctico 

de Sócrates é criticado e desafiado. Isso acontece após Sócrates propor que se continuasse a 

investigação sobre a natureza da virtude mesmo ainda admitindo que não sabe absolutamente 

sobre o que ela é (como também Mênon – 80d 1-4). Essa aparente contradição entre a 

necessidade da prioridade da definição e a admissão socrática de sua absoluta ignorância é 

captada por Mênon no que é comumente chamado de ‘‘Paradoxo de Mênon’’, que é expressa 

dessa forma: 

E de que modo procurarás [ζητήσεις], Sócrates, aquilo que não sabes absolutamente 
[τὸ παράπαν] o que é? {a} Pois procurarás propondo-te <procurar> que tipo de 
coisa, entre as coisas que não conheces? {b} Ou, ainda que, no melhor dos casos, a 
encontres, como saberás que isso <que encontraste> é aquilo que não conhecias? 
(Mên. 80d 5-8)7

Indicamos dois momentos desse paradoxo emitido por Mênon entre chaves pois 

seguimos as recomendações de alguns comentadores como Dominic Scott (2005, p. 76) e 

Naomi Reshotko  (2019, p. 86) que nos ajudam a indicar os dois principais índices que 

constituem os dois lados do paradoxo. Nesse caso, como nos elucidam os comentaristas acima 

citados, {a} diz respeito, a nossa habilidade de começar uma investigação e {b} diz respeito, 

por seu lado, a concluir uma investigação. Em suma, o Paradoxo de Mênon diz respeito a 

possibilidade lógica mesma de uma investigação ter sucesso epistemológico, ou seja, que 

possa produzir ciência e, o que é importante de se considerar, a critica a possibilidade mesma 

de adquirirmos ciência é considerada do ponto de vista em que alguém é absolutamente (τὸ 

παράπαν – 80d 6) ignorante sobre o objeto de pesquisa. A esse respeito é que Mênon explica 

seu paradoxo em dois pontos, onde {a} diz respeito a impossibilidade da investigação de 

começar ou de se principiar a pesquisar sobre um objeto em que não há nenhuma 

especificação sobre ele, o qual pode ser resumido em uma pergunta: como é possível afirmar 

que em uma investigação sobre um objeto você está se referindo exatamente a esse objeto, na 

medida em que você não possui nenhuma qualificação sobre ele para poder começar sua 

7  Ibid, 2001, p. 49.

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


INTRODUÇÃO À FILOSOFIA DA CIÊNCIA EM PLATÃO

FRANCISCO GABRIEL MARQUES DE ALMEIDA CAROBA
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

investigação?; já o fator {b} diz respeito a impossibilidade de concluirmos com exatidão 

quanto a um objeto de pesquisa na qual somos absolutamente ignorantes o que, também, 

podemos resumir em uma pergunta: mesmo que o objeto de sua investigação estivesse diante 

de ti, como você saberá que esse objeto de pesquisa tem relação com aquilo que 

primeiramente não sabias? Como explicar que o que você encontrou decorre do que você 

estava procurando? Em resumo, o paradoxo de Mênon propõe a impossibilidade de se 

produzir ciência a partir de um impasse lógico entre dois fatores que em seu argumento 

parecem exaurientes, nomeadamente. {a} começar uma investigação e {b} concluir uma 

investigação.

O que há em comum entre os fatores {a} e {b} na formulação do paradoxo de Mênon 

é que ambos são considerados sob o ponto de vista de alguém que é absolutamente ignorante 

sobre o objeto de investigação. Implicitamente, Mênon não está afirmando que a pesquisa per 

se sobre qualquer objeto é impossível, mas que, de certa maneira, é sem sentido. Em outras 

palavras, não existe a possibilidade de ter certeza sobre a referência a um objeto de 

investigação na medida em que não é possível apontar para um objeto no qual se é 

completamente ignorante. Contudo, Sócrates estende o paradoxo de Mênon não só a uma 

pesquisa sobre um objeto no qual somos ignorantes sem mais, mas a toda e qualquer 

investigação, pelo menos a uma investigação que tenha sucesso ou que produz ciência e que, 

nesse sentido, a preocupação maior de Sócrates é com o fator {b}, como considera Scott 

(1995, p. 30; 2005, p. 83). É nesse sentido que Sócrates no diálogo apresenta uma 

reformulação do paradoxo que, segundo o filósofo, é semelhante a um ‘‘argumento erístico’’ 

(ἐριστικὸν λόγον – 80e 1) a moda dos sofistas que visavam apenas ganhar uma discussão ou 

persuadir ao invés da busca da verdade na medida em que, como vemos no diálogo Fédon, os 

sofistas consideram que em nossas demostrações não há absolutamente ‘‘[…] base segura ou 

certeza’’ (οὐδενὸς οὐδὲν ὑγιὲς οὐδὲ βέβαιον οὔτε τῶν λόγων – 90c 3). Dessa forma, a moda 

sofística, Sócrates reestabelecerá o argumento do paradoxo de Mênon, radicalizando o 

paradoxo ao tratar sobre a possibilidade mesma de produzir ciência ou de alcançar sucesso em 

nossa investigação sobre qualquer questão, e ele o faz dessa maneira:

[…] pelo visto, não é possível ao homem procurar nem o que conhece nem o que 
não conhece? Pois nem procuraria aquilo que conhece – pois conhece, e não é de 
modo nenhum preciso para um tal homem a procura – nem o que não conhece – pois 
nem sequer sabe o que deve procurar (Mên. 80e 2-5)

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


INTRODUÇÃO À FILOSOFIA DA CIÊNCIA EM PLATÃO

FRANCISCO GABRIEL MARQUES DE ALMEIDA CAROBA
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

Antes de abordarmos os pontos a serem considerados a partir dessa reformulação do 

paradoxo de Mênon a maneira erística ou contenciosa dos sofistas, façamos uma estruturação 

dessa reformulação em premissas e conclusão para que a entendamos de forma mais clara, 

como o faz  Naomi Reshotko em um texto recente (2019, p; 87; que por sua vez segue o 

mesmo silogismo construído por Scott – 2005, p. 78), da maneira que se segue:

1. Tudo é algo ou que sei ou que não sei (implícito).

2. Não posso investigar sobre o que eu já sei.

3. Não posso investigar sobre o que ainda não sei.

4. Portanto, não posso investigar.

A primeira vista, parece que Sócrates se limita nessa reformulação sobre o fator {a} 

que acima indicamos, a saber, ele estaria se concentrando em resolver sobre nossa capacidade 

de começar a investigar sobre um objeto. De forma aparentemente embaraçosa, podemos 

dizer que esse é foco de Sócrates no momento pois o mesmo é afirmado por Sócrates na 

conclusão de sua tese da reminiscência que naquele ponto não é mais necessário acreditar que 

sobre ‘‘[…] as coisas que não conhecemos, nem é possível encontrar nem é preciso procurar’’ 

(ἃ μὴ ἐπιστάμεθα μηδὲ δυνατὸν εἶναι εὑρεῖν μηδὲ δεῖν ζητεῖν – Mên. 86b 9 – c 1). Em outras 

palavras, Sócrates segue o paradoxo reformulado por ele e afirma que a investigação se não 

impossível é sem sentido, pois não se pode falar certamente que o objeto que investigamos era 

aquele sobre o qual não sabíamos ou não tínhamos nenhuma noção sobre ele. Dizer isso, por 

sua vez, parece contraditório com o que dissemos antes sobre seu foco no fator {b} acerca da 

possibilidade de uma investigação produzir ciência quando não se tinha nenhuma 

especificação sobre o objeto de investigação. Contudo, esse problema pode ser resolvido se 

consideramos que os dois fatores não se esgotam neles mesmos, mas seguem uma falsa 

dicotomia, típico entimema lógico já conhecido pelos contemporâneos gregos e já muito 

utilizada pelos sofistas, o que prova o fato de Mênon ter aceite e elogiado a reformulação 

erística do argumento sofístico (Cf. Mên. 81a 1-2) pois muito provavelmente já tinha ciência 

dele8. Nesse certame, o debate com os sofistas é claro.

Temos como exemplo o sofista Górgias com um argumento paradoxal semelhante que 

afirma: ‘‘[…] um e primeiro que nada existe, segundo, que se existe, é inapreensível pelo 

homem, terceiro, que mesmo se for apreendido, é incomunicável e indescritível a outro’’ (ὅτι 

μὲν οὐδὲν ἔστιν, δεύτερον δὲ, ὅτι εἰ καὶ ἔστιν, ἀκατάληπτον ἀνθρώπῳ, τρίτον δὲ, ὅτι εἰ καὶ 

8 Cf. Ibid, 2005, p. 78.

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


INTRODUÇÃO À FILOSOFIA DA CIÊNCIA EM PLATÃO

FRANCISCO GABRIEL MARQUES DE ALMEIDA CAROBA
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

καταληπτόν, ἀλλ’ οὖν ἀνέξοιστον καὶ ἀνερμήνευτον τῷ πέλας (DK 82. B3, Sext. adv. math. 

65ff)9. A diferença desse paradoxo com relação ao paradoxo de Mênon é que esse indaga 

sobre a possibilidade do conhecimento absoluto ao afirmar que não existem objetos do 

conhecimento como base de um saber seguro e confiável com o que ele opera uma cisão 

radical na identidade pensar, ser e linguagem defendida pelo eleata Parmênides (DK 28 B2, 

B3 e B8)10; já no Paradaxo de Mênon, a partir de sua versão na reformulação de Sócrates, a 

indagação é sobre a possibilidade de uma investigação que tenha êxito, que produza 

aprendizado, que produza um acréscimo de conhecimento com respeito a algo que ainda não 

sabíamos ou, em suma, que produza ciência.

É diante desse impasse lógico quanto a possibilidade de se produzir ciência (o que é o 

mesmo que a própria possibilidade da pesquisa filosófica ter êxito) é que Platão por meio de 

Sócrates evoca a tese da reminiscência. A réplica de Sócrates com essa tese e sua mostração a 

partir do interrogatório com o escravo (Cf. Mên. 82b – 85d) é muito rica e tomaria numerosas 

páginas, mas nos cabe dizer no momento pelo exposto até aqui sobre o Paradoxo de Mênon 

que a saída desse paradoxo sobre a possibilidade de se produzir ciência é operar uma cisão 

nessa falsa dicotomia, provando que há algo entre conhecer um objeto completamente e não 

conhecer um objeto em absoluto como, nesse caso, uma ou algumas especificações sobre o 

objeto de pesquisa, onde um encontra o outro. Em outras palavras, Sócrates se propõe a prova 

de que, se encontrarmos algo que rompa essa dicotomia – ou seja, que resolva fator {a} sobre 

começar uma investigação – poderemos provar que o objeto de nossa investigação guarda 

nexo com nossas especificações sobre o objeto sobre o qual inicialmente éramos ignorantes – 

ou seja, resolveria o fator {b} sobre concluir uma investigação. Para essa prova, basta mostrar 

que temos como ponto de partida algo que não é nem conhecimento total nem ignorância 

absoluta, que podem ser noções, definições, qualificações sobre um objeto e que, por sua vez, 

se conectam com ele. Esses pontos de partida ou premissas de uma investigação são 

chamados por um conceito revolucionário na epistemologia no pensamento ocidental: o 

conceito de ‘‘opinião verdadeira’’ (ἀληθεῖς δόξαι – 85c 7). A partir de opiniões ou de 

especificações sobre um objeto que são o caso, podemos chegar a ter ciência sobre o objeto de 

investigação por implicação das opiniões verdadeiras enquanto premissas que guardam nexo 

9 Aqui consta a tradução de um texto atribuído a Górgias intitulado Sobre o não-ente ou sobre a natureza cuja 
preservação do que se sabe do texto está na obra de Sexto Empírico intitulado Contra os Matemáticos (Sext. adv. 
math. 65Ff ) a partir da tradução de Maria Cecília de Miranda N. Coelho (1999, p. 11). Já o texto referido 
contido em Contra os Matemáticos no grego original está na compilação e edição do texto original dos filósofos 
gregos por parte de Hermann  Diels intitulado Die Fragmente Vorsokratiker (1903, p. 528;  DK 82. B3)
10  Ibid. 1912, pgs 154, 155, 157, 160 e 161.

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


INTRODUÇÃO À FILOSOFIA DA CIÊNCIA EM PLATÃO

FRANCISCO GABRIEL MARQUES DE ALMEIDA CAROBA
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

com objeto do qual antes éramos ignorantes e que nos permite chegar a obter ciência a partir 

de um ‘‘raciocínio explicativo’’ (αἰτίας λογισμῷ – 98a 4) que nos faça enxergar o nexo lógico 

entre nossas especificações iniciais e o objeto sobre o qual se conectam essas especificações. 

Esse é o cerne da tese da reminiscência: o problema da dedução, ou da implicação 

lógica com sucesso sobre um objeto. Essa por exemplo é a posição de Gregory Vlastos que 

em seu texto Anamnesis in the Meno afirma: ‘‘Reduzido ao seus termos mais simples, o que 

Platão entende por recordação no Mênon é qualquer alargamento do nosso conhecimento que 

resulta da percepção de relações lógicas’’ (VLASTOS, 1995, p. 157 – tradução nossa). O 

mesmo é afirmado por R. E. Allen em seu texto Anamnesis in Platos’s Meno and Phaedo, 

onde temos a seguinte fala: ‘‘Mas o contexto em que a teoria é apresentada, no Mênon e no 

Fédon, indica que é precisamente ao problema da inferência que a Anamnesis é direcionada’’ 

(ALLEN, 1959, p. 166 – tradução nossa). Pode-se enxergar o problema da inferência no 

interrogatório com o escravo, onde o interrogado é ignorante sobre geometria mas que, por 

outro lado, a partir de noções como o de quadrilátero, de equilátero, de ângulo reto e de 

diagonal ele pode construir e entender o problema como também, consequentemente, pode 

chegar a resposta sobre o dobro da área do quadrado a partir da diagonal por meio do 

‘‘encadeamento’’ (δήσῃ – 98a 4) ou sistematização daquelas noções rumo a melhor 

compreensão do objeto de investigação. Essa implicação lógica tornará possível enxergar o 

universal que é subjacente ao particular (i.e. noções parciais, qualificações do objeto ao invés 

do objeto abordado em sua definição essencial, universal). Considerado dessa forma, pode-se 

concluir que a ciência é possível, que a pesquisa filosófica é um espaço aberto ao homem.

Contudo, falar como a ciência é possível é diferente de falar como a ciência opera em 

busca de suas conclusões. Quando Platão, por exemplo, não especifica os conteúdos da 

opinião e da ciência, não fica claro qual o objeto da ciência que nos permite esse nexo lógico 

inexorável e inconteste com nossas compreensões parciais iniciais que não é um 

conhecimento total sobre um objeto a partir das opiniões verdadeiras, sendo nós ainda 

ignorantes. É nesse sentido que Scott afirma o seguinte: ‘‘A recordação é um relato da origem 

de nossos estados cognitivos e, como tal, não é necessária para a solução. A compreensão 

parcial pode vir de várias fontes – percepção ou boatos, por exemplo’’ (Ibid, 2005, p. 80). 

Nesse caso, deve-se pesquisar qual a natureza do objeto da ciência que faz com que nossas 

opiniões sobre esse objeto sejam falsas ou verdadeiras. Para sanar essa lacuna que o diálogo 

Fédon vem em seguida ao Mênon mostrar qual o objeto que nos permite implicar 

logicamente, com grau de necessidade, que ele é suficiente para a explicação do que 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


INTRODUÇÃO À FILOSOFIA DA CIÊNCIA EM PLATÃO

FRANCISCO GABRIEL MARQUES DE ALMEIDA CAROBA
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

compreendemos apenas parcial e acidentalmente. Até aqui, ciência (no Mênon, onde ainda há 

a sombra do Mestre na investigação epistemológica platônica no diálogo) é definição. A partir 

do Fédon, ciência é dizer o porquê, ou seja, visa a explicação de algo ser o que é, cujo 

conceito que encontramos nesse diálogo é inédito no filosófico ocidental. A noção de ciência 

hegemônica na tradição metafísica ocidental (até Kant) nasce com Platão em sua conceituação 

da Filosofia como ciência em sentido rigoroso.

2. O conceito de ciência no Fédon

 

O Fédon mostra para nós teses que consagram um Platão na sua maturidade filosófica. 

Muitas dessas teses chegam para tentar responder problemas de ordem epistemológica em que 

incorreram no Mênon, como a não delimitação dos conteúdos da opinião e da ciência. A 

determinação desses conteúdos apontam para um desenvolvimento da ontologia e da 

epistemologia que caracterizam um pensamento platônico estrito e podemos enxergar isso 

desde o início da saga heroica de Sócrates descrita por Fédon sobre seu último discurso antes 

da condenação a morte por veneno. No decorrer dos primeiros argumentos do diálogo em 

favor da imortalidade da alma como no argumento da oposição da alma e do corpo (64a – 

69e), o argumento dos contrários  (70d  –  72d) e no argumento da reminiscência (72e –76e), 

há uma distinção que em Platão é um pressuposto metafísico central de sua reflexão filosófica 

entre o que é da ordem do inteligível e o que é da ordem do sensível. Diante dessa distinção 

entre ‘‘[...] duas espécies de seres’’ (δύο εἴδη τῶν ὄντων – Féd. 79a 5) nós a encontramos em 

sua face epistemológica na distinção entre pensamento e sensação, onde o primeiro se exerce 

sobre os itens inteligíveis e o segundo lida com os itens sensíveis como podemos ver no 

argumento da oposição da alma com o corpo (65b-c) e no argumento da afinidade da alma 

com as Formas (79a). 

Dentre esses argumentos nós temos o argumento da anámnesis ou da rememoração 

que mostra como o pensamento e a percepção se articulam em nosso processo de cognição e, 

nesse sentido, se propõe, sobre o que concordamos com Trindade dos Santos (2014, p. 23), a 

oferecer o modelo geral do nosso processo de cognição. Particularmente, esse diálogo guarda 

nexo direto com os problemas que vimos relativos a anámnesis no Mênon na medida em que 

vemos que ele conclui (Cf. Féd. 75b 4-8) sobre a necessidade que existe quanto a 

anterioridade lógica das Formas com relação aos particulares sensíveis para a 

cognoscibilidade dos últimos ao provar dois pontos: 1) Ao ‘‘perceber’’ (αἵσθησιν – 73c 7) 

uma coisa somos levados a ‘‘conceber’’ (ἐννοήσῃ – 73c 8; ἕννοιαν 73c 9) noeticamente outra. 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


INTRODUÇÃO À FILOSOFIA DA CIÊNCIA EM PLATÃO

FRANCISCO GABRIEL MARQUES DE ALMEIDA CAROBA
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

Nesse caso, os múltiplos sensíveis nos fazem remeter as coisas em si mesmas, como o ‘‘Igual 

em si’’ (τὸ ἵσον), necessárias na compreensão deficiente e incompleta que temos sobre a 

propriedade dos itens sensíveis tais como as ‘‘coisas iguais’’ (τὰ ἵσα – 74e 7); 2) o que 

‘‘concebemos’’ não é da mesma ordem epistemológica daquilo que ‘‘percebemos’’, mas de 

outro. Aquilo que concebemos intelectualmente a partir da percepção é de outra ordem e 

ainda assim é necessária na estruturação dos dados sensíveis. Essa distinção entre os âmbitos 

inteligível e sensível permanecerá ainda após a intromissão de Símias e Cebes quando 

consideram que todos os argumentos iniciais acima citados para a prova da imortalidade da 

alma não conduzem apropriadamente a essa conclusão. Sócrates, então, anuncia que para que 

cheguemos a essa conclusão precisamos primeiro tratar sobre o primeiro sobre o conceito de 

αἰτία (aitía) ou, como afirma o filósofo, da  ‘‘[...] causa da geração e da corrupção de todas as 

coisas’’ (ὅλως...γενέσεως καὶ φθορᾶς τὴν αὶτίαν – 95e 9) É a partir daqui que a questão muda 

de teor e à filosofia ocidental são oferecidas as primeiras páginas de uma maneira fundante de 

se fazer filosofia, a partir de um novo modo de considerar ciência através de conceito de aitía, 

ou ‘‘explicação’’, ‘‘causa’’, ‘‘razão’’. 

Em suma, esse conceito diz respeito11 a fundamentação, razão ou explicação das coisas 

sensíveis portarem, deixarem de ter e passarem a ter suas respectivas propriedades como nos 

elucida o filósofo ao afirmar que deseja ‘‘[...] conhecer as causas de tudo [εἰδέναι τὰς αἰτίας 

ἑκάστον], saber por que [διὰ τί] tudo vem à existência, por que [διὰ τί] perece e por que [διὰ 

τί] existe’’ (Féd. 96a 8- 10). Nesse caso, é buscado nesse momento uma condição a partir do 

qual podemos predicar verdadeiramente, de modo indubitável e inconteste, sobre as coisas 

sensíveis, como no caso de predicar a ‘‘beleza’’ a uma pessoa. Nesse certame, não há como 

tratar sobre esse assunto sem evocar o artigo Reasons and Causes de Gregory Vlastos, pois o 

especialista nos elucida que o conceito de aitía ou explicação pode ser sintetizada na fórmula 

‘‘Porque x é F’’ (1973, pgs. 87-91). Em outras palavras, busca uma metodologia a partir do 

qual nós obtenhamos a condição ou fundamento lógico para o esclarecimento de conceitos, 

ou, para uma atributividade verdadeira dos itens sensíveis. No que concerne à demonstração 

da imortalidade da alma, uma vez que compreendermos em que consiste tal “explicação”, será 

possível entender o fundamento a partir do qual os particulares sensíveis passam ou deixam 

de ter seus predicados. 

11 Cf. Gallop, D. Plato Phaedo. Oxford: Oxford University Press. 1975, p. 168-174; Bostock, D. Plato’s 
Phaedo. Oxford: Clarendon Press, 1986, p. 135-145; Vlastos, G. Reasons and Causes. In: Vlastos, G. Platonic 
Studies. Princeton: Princeton University Press, 1973. BURGE, E. L. The Ideas as Aitiai in the Phaedo. 
Phronesis: A Journal for Ancient Philosophy, v. 16, n. 1, p. 1-13, 1971. 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


INTRODUÇÃO À FILOSOFIA DA CIÊNCIA EM PLATÃO

FRANCISCO GABRIEL MARQUES DE ALMEIDA CAROBA
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

Essa “causa” ou “explicação” proposta por Platão busca superar o tipo de 

argumentação dos fisiólogoi, cuja forma de investigação Sócrates denomina “investigação da 

natureza” (περὶ φύσεως ἱστορίαν – Féd. 96A 8) e sobre o qual o filósofo admite que era 

partidário em sua juventude. O “método” (μεθόδον – 97b 6) adotado por esses pensadores se 

limita aos dados sensíveis para fundamentar seus argumentos, o que invariavelmente conduz a 

contradições, já que as premissas utilizadas como base de seus raciocínios acabam por se 

mostrar inconsistentes em razão de que aquilo que deveria ser explicado é tomado como 

explicação (quando se recorre exclusivamente às informações sensoriais). Um excelente 

exemplo da abordagem dos “pesquisadores da natureza” é o caso “da cabeça”. Sócrates 

afirma que, ao empregar esse método para avaliar qual indivíduo é mais alto ou mais baixo ao 

comparar duas pessoas de estaturas distintas, a conclusão será que uma é menor e a outra é 

maior devido a “uma cabeça” (τῇ κεφαλῇ – 96e 1). No entanto, Sócrates destaca que, partindo 

de um único critério, chega-se a duas afirmações opostas: que um é grande e o outro, 

pequeno. Nesse caso, um único ponto de partida leva a duas conclusões sobre predicados 

contrários: a) um homem é pequeno por uma cabeça e b) outro homem é grande por uma 

cabeça. Assim, como nos é mostrado mais a frente, evidencia-se a contradição (ἐναντίος 

λόγος – 101a6) inerente a esse tipo de investigação baseada nos sentidos, especialmente 

porque se utiliza algo pequeno (a cabeça) como referência para definir a grandeza de um dos 

casos. Além do caso de um princípio para duas conclusões contrárias há um outro tipo de 

contradição citado pelo filósofo que é o da formação do número dois por intermédio de duas 

operações contrárias que são a ‘‘adição’’ (πρόσθεσιν - 97a1) e a ‘‘divisão’’ (σχίσις – 97a7); 

vemos aqui que os físicos empreendem as operações aritméticas a partir de um processo ou 

relação física em vez de relações lógicas. Temos, nesse caso, dois princípios contrários para 

uma mesma conclusão, o que é mais uma contradição. 

O que há em comum entre esses dois tipos de contradição advindos da metodologia ou 

‘‘explicação’’ dos físicos é o uso dos dados da sensibilidade para construírem seus 

raciocínios, como também tem em comum o conflito que há entre a conclusão e o princípio 

construído a partir dos dados da sensibilidade. Fugir desse tipo de causalidade ou 

‘‘explicação’’ dos físicos ou dos ‘‘pesquisadores da natureza’’ é ao mesmo tempo fugir desses 

dois quesitos sobre o qual os físicos se enveredam, i.e. um método que nos faça fugir de 

contradições e que, para isso, não se use em absoluto dos dados da sensibilidade, como 

também um ponto de partida ou princípio necessário e suficiente para que possamos designar 

com grau de certeza que um caso particular sensível tem tal ou qual propriedade. Esses dois 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


INTRODUÇÃO À FILOSOFIA DA CIÊNCIA EM PLATÃO

FRANCISCO GABRIEL MARQUES DE ALMEIDA CAROBA
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

requisitos não podem ser cumpridos por nenhuma ciência além da ciência filosófica, cujos 

quesitos da metodologia dedutiva correta e da pressuposição metafísica são o que conferem 

cientificidade rigorosa a Filosofia. Quanto ao método, Platão tomará de empréstimo a 

metodologia demonstrativa dos geômetras conhecida como método hipotético. É interessante 

notar como Platão toma o método hipotético como plano de fundo para ilustrar a face 

metodológica da aitía filosófica pois, por natureza, esse método é eminentemente dedutivo12, 

ou seja, se assume uma proposição como ponto de partida para que se chegue a uma 

conclusão determinada, e é assim como ele descreve o método como se segue:

Mas de qualquer forma, essa era a maneira que eu procedia: hipotetizando 
(ὑποθέμενος) em cada ocasião a teoria (λόγον) que eu julgo mais forte, eu considero 
(τίθημι) como verdadeiro (ὡς ἀληθῆ ὄντα) qualquer das coisas que parecem pra mim 
concordar (συμφωνεῖν) com ela, tanto sobre a causa (περὶ αὶτίας) quanto pra 
qualquer outra coisa; e qualquer coisa que não concorde, eu considero como não 
verdadeiro (ὡς οὐκ ἀληθῆ) (Féd. 100a 3-7)13

Diferentemente do método demonstrativo dos físicos que se utilizam dos dados da 

sensibilidade para construir demonstrações ou raciocínios que nos conduzem a contradições, é 

preciso agora, como nos elucida a passagem acima, de um ponto de partida seguro, ou ‘‘a 

mais forte/sólido’’ (ἐρρωμενέστατον – 100a 4) que possa ser fundamento suficiente e 

necessário para uma conclusão exata, no caso em que ‘‘exato’’ diz respeito a uma conclusão 

que é inferida necessariamente a partir do ponto de partida ou, na linguagem de Platão no 

texto, uma conclusão pode ser considerada verdadeira (ὡς ἀληθῆ ὄντα – 100a 5) na medida 

em que há concordância (συμφωνεῖν 100a 5) com o que foi hipotetizado (ὑποθέμενος – 100a 

3), o qual segundo os moldes da metodologia hipotética que aqui ilustra a dedutividade ou o 

tipo de implicação lógica/demonstração que a filosofia produz, a hipótese tomada como ponto 

de partida nos conduz a conclusão almejada. Esse ponto de partida é a hipótese da existência 

das Formas Inteligíveis:

[…] Tentarei mostrar-te a espécie de causa (τὴς αἰτίας τὸ εἶδος) que descobri. Volto 
a uma teoria que já muitas vezes discuti e por ela começo (ἄρχομαι ἀπ` ἐκείνον): 
suponho (ὑποθέμενος) que há um belo (τι καλὸν αὐτὸ καθ` αὐτὸ), um bom (καὶ 
ἀγαθὸν) , e um grande em si (καὶ μέγα), e do mesmo modo as demais coisas. Se 
concordas comigo também admites que isso existe (εἶναι ταῦτα), tenho muita 
esperança de, por esse modo, explicar-te a causa mencionada e chegar a provar que a 
alma é imortal (ὡς ἀθάνατον [ἡ] ψυχή) 

12  Cf. CAROBA, F. G. M. de A. O Método hipotético no pensamento platônico. Occursus - Revista de 
Filosofia, [S. l.], v. 9, n. 1, p. 43–56, 2024. esp., pgs. 49-52.
13  Tradução de David Gallop (1975, pg. 53- 54)

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


INTRODUÇÃO À FILOSOFIA DA CIÊNCIA EM PLATÃO

FRANCISCO GABRIEL MARQUES DE ALMEIDA CAROBA
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

- Naturalmente admito que isso existe – confirmou Cebes; – e, agora, faze depressa 
o que dizes
- Examina, pois, com cuidado, se estás de acordo, como eu, com o que se deduz 
dessa teoria! Para mim é evidente (φαίνεται γάρ μοι): quando, além do belo em si 
(αὐτὸ τὸ καλὸν), existe um outro belo (ἐστιν ἅλλο καλὸν), este é belo porque 
participa (μετέχει) daquele apenas por isso e por nenhuma outra causa (αἰτίᾳ). O 
mesmo afirmo a propósito de tudo o mais (Féd. 100b 3 – c 6)14

A passagem em questão demonstra que, ao admitirmos a existência das Formas 

Inteligíveis torna-se possível, conforme o filósofo, estabelecer com precisão acerca da 

propriedade dos itens particulares. Nesse sentido, é precisamente em função do Belo em si 

(αὐτὸ τὸ καλὸν – 100c 4-5) que podemos compreender por que certas coisas recebem o 

predicado da beleza. Como afirma Sócrates de maneira incisiva: "[...] o belo é belo por meio 

do Belo" (ὅτι τῷ καλῷ τὰ καλὰ γίγνεται καλά – 100e 2-3). Em outras palavras, é mediante a 

participação (μετέχει) no Belo em si que os objetos sensíveis adquirem a propriedade da 

beleza. A partir desse pressuposto metafísico que se manifesta como sendo o que é, por 

exemplo, o justo em si e por si mesmo (αὐτὸ καθ` αὐτὸ – 100b 6) ou da justiça em sua 

absoluta identidade que podemos inferir de forma exata o porquê que as coisas que acessamos 

pela percepção detém seus respectivos predicados, tal como a ‘‘justiça’’ atribuída a uma ação, 

em vez de determinar a justiça a partir de qualidades sensíveis acidentais, tal como as ‘‘outras 

causas’’ (τὰς ἄλλας αὶτίας – 100c  9-10) dos físicos que, dessa forma, empreendiam suas 

demonstrações; por sua vez, tal pressuposto metafísico atingimos apenas de modo puramente 

intelectual (Vide. Féd. 99e 1-6). 

Mais a frente, a mesma crítica feita aos Físicos também se estende aos Sofistas, 

chamados de “antilógicos” (ἀντιλογικοὶ – Féd. 101e2), descritos como aqueles que “revolvem 

tudo” (πάντα κυκῶντες – 101e5), em alusão às suas “discussões acerca do princípio (ἀρχῆς) e 

de suas consequências (ὡρμημένων)” (Féd. 101e2-3). Em outros termos, o texto sugere – o 

que pode também ser interpretado como uma crítica indireta ao método lógico das ciências 

físicas, especialmente à sua noção de “causa” –, conforme destacou Richard Robinson (1941), 

que tais pensadores cometem o equívoco de confundir as premissas com a conclusão. Ou seja, 

esses pensadores que se satisfazem com a contradição limitam-se a inferir conclusões 

diretamente a partir do princípio - isto é, da hipótese inicial - sem apresentar justificativas 

adequadas sobre como tais conclusões decorrem logicamente da premissa fundamental. Desse 

modo, do ponto de vista epistemológico, contentavam-se com meras verossimilhanças, com 

aquilo que apenas aparenta ser verdadeiro, em vez de buscarem uma verdade demonstrada 

14   Tradução de José Cavalcante de Souza (1983, p. 107)

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


INTRODUÇÃO À FILOSOFIA DA CIÊNCIA EM PLATÃO

FRANCISCO GABRIEL MARQUES DE ALMEIDA CAROBA
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

com rigor lógico, a partir de certos itens que garantem esse rigor e que são alheios tanto aos 

Sofistas quanto aos Físicos.

Postulada, portanto, a hipótese das Formas Inteligíveis e extraídas suas consequências 

lógicas, restou a Sócrates e seus interlocutores investigar se tais conclusões se compatibilizam 

ou não com a proposição que afirma ser a alma imortal, o que é feito no que os comentadores 

chamam de ‘‘argumento final’’15 o que é feito no restante do diálogo. O argumento é extenso, 

mas o cerne do que implica sua argumentação nos quesitos lógico, epistemológico e 

metafísico é para nós o mais importante. Platão está querendo nesse momento fundante da 

filosofia ocidental já muito conhecida como ‘‘segunda navegação’’ (δεύτερον πλοῦν – 99c 9 – 

d 1) pretende mostrar como a espécie de aitía ou explicação filosófica é uma metodologia 

demonstrativa supera aquela dos ‘‘pesquisadores da natureza’’ na tradição filosófica anterior a 

Platão pois, a partir das Formas Inteligíveis como pressuposto metafísico mais seguro e 

absolutamente suficiente, somos permitidos a deduzir verdadeiramente se as predicações no 

âmbito do sensível são o caso ou não, de modo exato e inconteste. Há uma nova forma de se 

considerar um conhecimento rigoroso, um tipo de saber que seja estritamente científico, cujas 

conclusões se derivem de forma necessária e suficiente. Essa derivação necessária se torna 

possível mediante a um ponto de partida absoluto que não dá margem a conclusões falsas, ou 

a possíveis refutações, e é tal ponto de partida que faz com que esse método demonstrativo 

nos conduza a inferências absolutamente verdadeiras, pois essa espécie de princípio é um 

pressuposto ontológico que permite a natureza de tal espécie de dedução que só a Filosofia 

opera.

Em conclusão, podemos dizer a partir do Fédon que Platão confere a Filosofia e 

somente a ela o status de ciência rigorosa por dois critérios: α) procedimento lógico-dedutivo 

que {α.1} evite contradições como as que incorrem os físicos e os sofistas e {α.2} que não se 

utilize em absoluto dos dados da sensibilidade – assim como seus contemporâneos, com quem 

rivalizou  – já que, segundo o estatuto da percepção que vemos nos primeiros argumentos 

para a imortalidade da alma como naquele da oposição da alma e do corpo, nas sensações não 

há ‘‘[…] exatidão, nem clareza’’ (μὴ άκριβεῖς εἰσιν μηδὲ σᾰφεῖς – 65b 5); e β) princípio ou 

ponto de partida metafísico – i.e. Formas Inteligíveis – que permita que a implicação lógica da 

conclusão sobre qualquer coisa ter tal ou qual predicado seja operada de forma suficiente e 

necessária, cujas conclusões sejam exatas e indubitáveis. No que diz respeito ao aspecto 

lógico-demonstrativo, o método hipotético utilizada no diálogo ilustra um novo método que 

15 Ibid. 1986, p. 178-193; Ibid. 1975, p. 192-222.

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


INTRODUÇÃO À FILOSOFIA DA CIÊNCIA EM PLATÃO

FRANCISCO GABRIEL MARQUES DE ALMEIDA CAROBA
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

no Fédon começou a se delinear que é a Dialética. No Fédon ela não tem esse nome técnico 

como encontramos na República, diálogo esse que representa um lugar de destaque no 

pensamento platônico no período intermediário de seus escritos, pois Platão tratará de modo 

mais aprofundado e acabado sobre duas coisas: uma sobre como a Dialética nos moldes em 

que é definida confere a Filosofia o grau de ciência em seus sentido rigoroso, e outra é a 

contraposição desse método eminentemente filosófico com o método hipotético, que pela 

primeira vez é tratada de modo crítico e mostrado em sua função e limites intrínsecos com 

relação a pesquisa filosófica. Por esses motivos, abordar a República é indispensável para 

observamos a noção mais acabada de Ciência e sua relação com a Filosofia para Platão.

2. O conceito de ciência na República.

Na República fica ainda mais claro esse que é um dos propósitos do diálogo: mostrar 

que a Filosofia, e somente ela, pode ser considera como Ciência em sentido rigoroso ou, como 

afirma Richard Robinson em sua obra Plato’s Earlier Dialectic, fica claro nesse diálogo que, 

com relação a Filosofia: ‘‘Platão acreditou na possibilidade do absoluto, do conhecimento 

incorrigível’’ (1941, p. 151 – tradução nossa). Os critérios lógico-metodológico e metafísico 

que encontramos no Fédon também encontramos na República. A diferença é que Platão 

dedicará um maior esforço conceitual para tratar de modo mais pormenorizado e sofisticado 

sobre sua noção de ciência que aqui encontra sua versão standart, assim como em outras 

matérias filosóficas, em principal a ontologia e epistemologia onde a articulação entre os dois 

de modo ainda mais aprofundado, principalmente nos chamados Livros Centrais da República 

(Livros V-VII), cujo contexto de discussão é a educação que os futuros guardiões da Cidade 

devem sofrer para que sejam habilitados ao governo da Kallípolis platônica. É com relação 

com a pesquisa platônica que confere cientificidade a Filosofia que vamos tratar sobre a 

conceituação de ciência para o filósofo começando pela determinação de campo de atuação ou 

objeto da ciência em contraposição a opinião. Logo após passaremos a tratar sobre atividade 

que nos permite alcançar o estado de ciência a partir de seu objeto.

Em 473d – e do Livro V fica estabelecido entre os interlocutores que os futuros 

governantes devem ser filósofos. Dessa forma, já que os governantes devem ser filósofos, 

precisamos primeiro definir quem é filósofo e quem não é. E é com essa finalidade que Platão 

nos oferece um argumento célebre que visa diferenciar duas capacidades cognitivas: episteme 

e doxa. O primeiro passo do argumento é distinguir, digamos desse modo, duas orientações 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


INTRODUÇÃO À FILOSOFIA DA CIÊNCIA EM PLATÃO

FRANCISCO GABRIEL MARQUES DE ALMEIDA CAROBA
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

epistêmicas distintas: a dos filósofos e dos filodoxos (φιλοδόξους – 480a 5). De um lado 

temos os filósofos que são ditos como estando ‘‘em vigília’’ (ὔπαρ – 476c 4) pois são capazes 

(δυνατοί – 476b 10) de admitir a existência das Formas e sabem que elas não se confundem 

com as coisas que dela participam (τὰ μετέχοντα – 476d 2) ou o inverso; do outro lado temos 

os filodoxos que estão em ‘‘sonho’’ (ὄναρ – 476c 4).porque são incapazes (ἀδύνατος – 476b 

7) de contemplar o Belo em si e confundem as coisas belas como aparecem (ἔοικεν – 476c 5) 

a eles com o que é a beleza mesma (ou seja, confundem aparência com a própria realidade) A 

partir disso temos o primeiro passo dado do argumento: os filósofos ‘‘conhecem’’ (γνώμην), e 

os filodoxos ‘‘opinam’’ (δόξαν – Rep. V, 476d 5-6).

Antevendo possíveis contestações dos filodoxos da acusação de que eles ‘‘opinam mas 

não conhecem’’ (δοξάζειν ἀλλ’ oὐ γιγνώσκειν – 476d 8-9) – já que eles não acreditam na 

existência das Formas – Sócrates começa a segunda etapa do seu argumento estabelecendo 

uma dupla identidade (476e 6 – 477a 4): a) na medida em que só há ciência sobre ‘‘algo’’ que 

‘‘é’’, então, o ‘‘o que é de todos os modos é de todos os modos cognoscível’’; b) na medida 

em que não há ciência de ‘‘algo’’ que ‘‘não é’’, então, ‘‘o que não é de modo nenhum é de 

todo modo incognoscível’’. As identidades ‘a’ e ‘b’ são expressamente contrárias e 

excludentes – semelhante ao que estipula o eleata Parmênides sobre os dois ‘‘únicos caminhos 

de investigação que há para pensar/conhecer’’ (PARMÊNIDES, B2.2). 

A partir daqui, vemos aparecer no argumento uma terceira via além das duas 

alternativas contrárias e excludentes de ‘‘o que é’’/ ‘‘conhecimento’’’ e ‘‘o que não 

é’’/’’ignorância’’ expostas anteriormente. Como afirma Platão em 477a 9 – 477b 1, desde que 

a ciência se exerce ‘‘sobre o que é’’ (ἐπὶ... τῷ ὄντι – 477a 9) e a ignorância ‘‘sobre o que não 

é’’ 6 (ἐπὶ μὴ ὄντι – 477a 10), se deve pesquisar se há uma dýnamis que seja intermediária 

tendo em vista que ela deve lidar ou se exercer sobre algo que esteja entre o ‘‘o que é de todos 

os modos’’ (τοῦ εἰλικρινῶς ὄντος) e ‘‘o que não é de modo nenhum’’ (τοῦ… μηδαμῇ ὄντος – 

477a 7). Esta dýnamis é nomeadamente a doxa (como aparece em 477b 3).

A procura disso que podemos chamar de ‘‘conteúdo’’ da opinião16 em sua 

contraposição àquele da ciência (que já sabemos que se exerce sobre ‘‘o que é’’) o argumento 

nessa etapa se concentra em compreender primeiro sobre a natureza das habilidades 

cognitivas, começando por estabelecer uma definição geral de dýnamis como sendo ‘‘aquilo 

com que fazemos o que somos capazes de fazer’’ que se descreve a partir de dois critérios, 

dos quais a ciência e a opinião devem esgotá-las para que sejam distintas, que são (477d 1): α) 

16   SANTOS, 2020, p. 5.

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


INTRODUÇÃO À FILOSOFIA DA CIÊNCIA EM PLATÃO

FRANCISCO GABRIEL MARQUES DE ALMEIDA CAROBA
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

‘‘aquilo com o que lida/se exerce’’ (ἐφ᾽ ᾧ τε ἔστι); β) ‘‘seu produto’’ ou‘‘o que realiza’’ (ὃ 

ἀπεργάζεται). Na medida em que essas dynámeis se dirigem ou são epi a finalidades 

diferentes (ἐπ᾽ ἄλλῳ ἄλλη δύναμις πέφυκεν – 478a 12-13). A opinião cumpre ambos os 

critérios de identificação e diferenciação dos poderes cognitivos dessa maneira: 1) a doxa se 

exerce sobre ‘‘aquilo que ao mesmo tempo é e não é’’ (ἅμα ὄν τε καὶ μὴ ὄν – 478d 5-6). Esse 

é seu conteúdo determinado e que explica aquilo com que a dýnamis ‘‘opinião’’ se dirige ou 

deve interagir ou ter contato; 2) Quanto a esse ponto, o filósofo ateniense estipula que à 

opinião cabe ‘‘opinar’’ (δοξάζειν, 478a 8); ou seja, o produto que advém da dýnamis 

‘‘opinião’’ é uma atividade que ‘‘não é infalível’’ (μὴ ἀναμαρτήτῳ – 477e 6) na medida em 

que o seu produto faz com que ela admita a falsidade, o erro: os múltiplos casos sensíveis. 

Já com relação a ‘‘ciência’’, Platão arremata sobre como ela satisfaz a ambos os 

critérios ao afirmar que a ciência tem como seu domínio de atuação ou conteúdo, como já foi 

antecipado pelo filósofo anteriormente, ‘‘sobre o que é’’ (ἐπὶ τῷ ὄντι) e seu produto diz ao 

respeito a ‘‘saber como o ser é’’ (τὸ ὂν γνῶναι ὡς ἔχει – 478a 6). Note-se que Platão não se 

detém em tratar sobre que tipo de objeto a ciência tem contato. Se esse fosse o caso, Platão se 

deteria apenas no segundo critério ou no produto da ciência, a saber, que a ciência acessa as 

Formas e essa informação seria suficiente para diferenciá-la da opinião. Contudo, o 

argumento é ainda mais sofisticado. De um ponto de vista estritamente epistemológico, Platão 

visa diferenciar as habilidades cognitivas enquanto dýnamis, ou seja, o que elas são capazes 

de fazer e não somente pelo que fazem quando obtém os seus respectivos produtos. A 

exemplo da passagem que expressa a definição de dýnamis, Platão primeiro evoca o primeiro 

critério de diferenciação das dynámeis ao afirmar que a ciência tem como domínio de atuação 

ou conteúdo ‘‘o que é’’; é assim que a ciência considera ou descreve o objeto com o qual lida 

ou se relaciona, sem maiores qualificações. Tais ‘‘qualificações’’ são situadas no segundo 

critério que compreende o produto da dýnamis ‘‘ciência’’ que é ‘‘saber como o ser é’’, que 

pode significar, como nos elucida Nicholas Smith, ‘‘[…] as verdades relativas ao objeto que 

ele obtém de acordo com sua própria natureza’’ (1979, p.285). Neste ponto temos o exemplo 

já determinado pelo pensamento platônico que são as Formas Inteligíveis; A partir das 

Formas, nós sabemos com grau de certeza e exatidão (ou, como afirma o filósofo, de modo 

‘‘infalível’’ – ἀναμάρτητον – 477e 6) o que é, por exemplo, a beleza, pois a ciência em seu 

produto tem contato com a Beleza em si e por si mesma, a partir da qual sabemos o que é a 

própria beleza assim como podemos saber o porque cada coisa bela sensível tem essa 

propriedade. 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


INTRODUÇÃO À FILOSOFIA DA CIÊNCIA EM PLATÃO

FRANCISCO GABRIEL MARQUES DE ALMEIDA CAROBA
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

E dessa forma encerra-se o argumento: os filodoxos ‘‘têm opinião mas não 

conhecem’’ (γιγνώσκειν δὲ ὧν δοξάζουσιν οὐδέν – 479e 4-5), pois apenas ‘‘contemplam a 

multiplicidade de coisas belas’’ e são ‘‘incapazes’’ (μηδ᾽ ἄλλῳ... δυναμένους – 479e 2) de ver 

o Belo em si, enquanto os filósofos que por sua capacidade epistêmica podem acessar as 

coisas em si ‘‘conhecem, mas não opinam’’ (γιγνώσκειν ἀλλ' οὐ δοξάζεν – 479d 8). Em 

termos mais modernos, aos filodoxos lhe falta o explanans (‘‘aquilo que explica’’) que seriam 

as Formas como ponto de partida metafísico que lhes permitiria um explanandum (o que deve 

ser explicado) exato e incorrigível (ou ‘‘infalivel’’, como Platão denomina o produto da 

dýnamis ‘‘ciência’’) em razão de confundirem o segundo com o primeiro. Nesse caso, na 

terminologia platônica, a partir das Formas sabemos o porque as coisas sensíveis portam suas 

respectivas propriedades, tal como ‘‘pelo Belo as coisas belas são belas’’ (ὅτι τῷ καλῷ τὰ 

καλὰ γίγνεται καλά – Féd. 100e 2). Temos estabelecido a partir dessa argumentação no 

interior da teoria cognitiva na epistemologia platônica o objeto da ciência. Também vimos 

que a ciência tem como aquilo que realiza ou como seu produto uma atividade ‘‘infalível’’, a 

partir de seu contato com as Formas. Diante do exposto, resta ao filósofo tratar de modo mais 

detalhado sobre o como as Formas, enquanto objeto da ciência, podem ser acessados e como o 

contato com seu objeto permite sua operação infalível. Quanto a isso, precisamos voltar nosso 

olhar para o Argumento da Linha Dividida.

Esse argumento, assim como a Analogia do Sol, a Alegoria da Caverna e a exposição 

das Ciências Matemáticas Propedêuticas a Filosofia, visa mostrar como podemos acessar a 

Forma Inteligível do Bem –  estipulada como objeto último da educação dos guardiões (Cf. 

Rep. VI, 503e). Quanto ao argumento da Linha, particularmente ela oferece um esboço 

sistemático da ontoepistemologia de Platão, tratando sobre os diferentes estados que podemos 

estar diante do conhecimento, com seus respectivos objetos e métodos. Segundo o filósofo, 

existiriam “quatro operações da alma” (τέτταρα ταῦτα ἐν τῇ ψυχῇ – 511d7) em Platão: a 

eikasía ou “conjectura”; (εἰκασίαν – 511e 2, 534a 3) e a pístis ou “convicção” (πίστιν – 511e 

1, 534a 3), ambas situadas em uma das duas grandes divisões da Linha, correspondente ao 

“Sensível” ou “Visível” (ὁρατόν – Rep. VI, 509d 4). Na outra grande divisão, que abarca o 

domínio do “Inteligível” (νοητόν – Rep. VI, 509d 4), encontram-se a διάνοια (diánoia; 

“pensamento” ou “entendimento” – 511d 2, 5, 8) e a νόησις (nóesis; “razão” ou “inteligência” 

– 511d 8). É justamente na exposição dos métodos próprios a esses estados mentais que se 

delineia uma distinção entre o método hipotético e a Dialética, sendo cada um deles 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


INTRODUÇÃO À FILOSOFIA DA CIÊNCIA EM PLATÃO

FRANCISCO GABRIEL MARQUES DE ALMEIDA CAROBA
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

característico, respectivamente, da διάνοια e da νόησις, como vemos na passagem que se 

segue sobre como a Filosofia opera rumo as suas conclusões:

- Aprende então o que quero dizer com o outro segmento do inteligível [τοῦ 
νοητοῦ], daquele que o raciocínio atinge pelo poder da dialética [ὁ λόγος ἅπτεται τῇ 
τοῦ διαλέγεσθαι δυνάμει], fazendo das hipóteses não princípios [τὰς ὑποθέσεις 
ποιούμενος οὐκ ἀρχὰς], mas hipóteses de fato [ἀλλὰ τῷ ὄντι ὑποθέσεις], uma 
espécie de degraus e de pontos de apoio [οἷον ἐπιβάσεις τε καὶ ὁρμάς], para ir até 
aquilo que não admite hipóteses [τοῦ ἀνυποθέτου], que é o princípio de tudo [τὴν 
τοῦ παντὸς ἀρχὴν], atingido o qual desce, fixando-se em todas as consequências que 
daí decorrem [πάλιν αὖ ἐχόμενος τῶν ἐκείνης ἐχομένων], até chegar a conclusão 
[τελευτὴν], sem se servir em nada de qualquer dado sensível [αἰσθητῷ παντάπασιν 
οὐδενὶ προσχρώμενος], mas passando das ideias uma às outras [ἀλλ᾽ εἴδεσιν αὐτοῖς 
δι᾽ αὐτῶν εἰς αὐτά] e terminando em ideias [καὶ τελευτᾷ εἰς εἴδη]
- Compreendo, mas não o bastante – pois me parece que é uma tarefa cerrada, essa 
de que falas – que queres determinar que é mais claro o conhecimento do ser e do 
inteligível [σαφέστερον εἶναι… τοῦ ὄντος τε καὶ νοητοῦ θεωρούμενον] adquirido 
pela ciência da dialética [διαλέγεσθαι ἐπιστήμης] do que pelas chamadas ciências [ἢ 
τὸ ὑπὸ τῶν τεχνῶν καλουμένων], cujos princípios são hipóteses [αἷς αἱ ὑποθέσεις 
ἀρχαὶ]; os que as estudam são forçados a fazê-lo, pelo pensamento [διανοίᾳ] e não 
pelos sentidos [μὴ αἰσθήσεσιν]; no entanto, pelo fato de as examinarem sem subir 
até ao princípio [διὰ δὲ τὸ μὴ ἐπ᾽ἀρχὴν], mas a partir de hipóteses [ἀλλ᾽ἐξ 
ὑποθέσεων], parece-te que não tem inteligência desses fatos [νοῦν οὐκ ἴσχειν περὶ 
αὐτὰ], embora eles sejam inteligíveis como um primeiro princípio [καίτοι νοητῶν 
ὄντων μετὰ ἀρχῆς]. Parece-me que chamas entendimento [διάνοιαν] e não 
inteligência [ἀλλ' οὐ νοῦν], o modo de pensar dos geômetras e de outros cientistas 
[τὴν τῶν γεωμετρικῶν τε καὶ τὴν τῶν τοιούτων ἕξιν], como se o entendimento [τὴν 
διάνοιαν] fosse algo de intermediário [ὡς μεταξύ... οὖσαν] entre a opinião e a 
inteligência [τι δόξης τε καὶ νοῦ]
- Apreendeste perfeitamente a questão […] (Rep. VI, 511b 3 – d 5)17

Apresenta-se aqui o estado mental da nóesis (νόησις – ‘‘inteligência’’). Sua atividade 

característica, que a define como noética/inteligível, é a Ciência da Dialética (διαλέγεσθαι 

ἐπιστήμης – 511c 5) ou o Método Dialético (διαλεκτικὴ μέθοδος – Rep. VII, 533c 7). 

Somente a Dialética merece, em sentido estrito, o título de “ciência”, e a passagem em 

questão expõe os motivos. Primeiramente, conforme já indicado, o método dialético opera 

inicialmente com hipóteses geradas pelo estado mental dianoético (referente à διάνοια). A 

diferença entre essa disposição (ἕξιν – 511d 4) e a das ciências matemáticas reside no fato de 

que a Dialética não trata as hipóteses como princípios definitivos para se dirigir diretamente 

as suas conclusões, mas como meios – ou, na metáfora platônica, como “degraus e pontos de 

apoio” (ἐπιβάσεις τε καὶ ὁρμάς – 511b 5). Assim, a Ciência da Dialética utiliza as hipóteses 

como etapas para alcançar seu verdadeiro princípio: um fundamento não hipotético (ἀρχὴν 

ἀνυπόθετον – 510b 7), irrefutável e autossuficiente. Se as hipóteses se mostram adequadas, o 

17  PLATÃO. República. 8. ed. Tradução de Maria Helena da Rocha Pereira. Lisboa: Fundação Calouste 
Gulbenkian, 1996, pgs 315-316.

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


INTRODUÇÃO À FILOSOFIA DA CIÊNCIA EM PLATÃO

FRANCISCO GABRIEL MARQUES DE ALMEIDA CAROBA
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

dialético ascende por meio delas a um princípio absoluto, que dispensa justificativas ulteriores 

por servir como ponto de partida incondicional. 

Em segundo lugar, é importante pontuar, que o método dialético é, antes de qualquer 

coisa, um método que se expressa numa dedução. Isso é o mesmo que dizer que a Ciência, 

que pode ser denotado em seu sentido rigoroso para a Dialética, se manifesta como um 

procedimento dedutivo. Isso pode ser visto na forma como Platão descreve a dedução 

dialética em três passos: 1. Ponto de partida (ἀρχὴν ἀνυπόθετον), 2. Consequências 

(ἐχόμενος) e 3. Conclusão (τελευτὴν). O movimento que parte de um princípio em direção a 

uma conclusão é o que confere inteligibilidade a uma argumentação. A diferença entre essa 

dedução dialética e a hipotética é que aquela reside no caráter absoluto de seu ponto de 

partida: um princípio que, por ser necessário e suficiente, dispensa justificativas adicionais, 

garantindo uma conclusão exata e irrefutável. Por isso, tal método opera uma dedução perfeita 

(ou necessária). Além disso, esse procedimento valida as hipóteses por ser puramente 

inteligível, diferentemente do raciocínio dianoético. Como afirma Platão, ao alcançarmos o 

princípio anipotético (ἀρχὴν ἀνυπόθετον), não mais dependemos dos dados sensíveis 

(αἰσθητῷ παντάπασιν οὐδενὶ προσχρώμενος – 511c 1), pois o objeto da Dialética são as 

Formas Inteligíveis, apreendidas apenas por meio delas mesmas (ἀλλ᾽ εἴδεσιν αὐτοῖς δι᾽ 

αὐτῶν εἰς αὐτά – 511c 1-2). Já o método hipotético, embora também opere no plano 

inteligível na medida em que ela também opera uma dedução a partir de hipóteses, que por 

sua vez são ‘‘[…] inteligíveis com um princípio’’ (νοητῶν… μετὰ ἀρχῆς – 511d 2). Contudo, 

o dianoético que se usa do método hipotético não empreende suas demonstrações de modo 

puro, pois se apoia em representações sensíveis para formular suas hipóteses que não são 

justificadas. Consequentemente, falha em atingir as Formas Inteligíveis, limitando-se a um 

raciocínio imperfeito. É isso que Platão afirma no Livro VII ao definir ciência, atribuindo tal 

conceito a Filosofia em contraposição as outras ciências: 

Se se principiar [ἀρχὴ] por aquilo que não se sabe [ὅ μὴ οἷδε], e se o fim [τελευτὴ] e 
as fases intermediárias [μεταξὺ] forem entretecidas de incógnitas, que possibilidade 
haverá jamais de que esta concordância [ὁμολογίαν] se torne uma ciência 
[ἐπιστήμην γενέσθαι]?
- Nenhuma
- Ora bem – prossegui eu – O método da dialética [ἡ διαλεκτικὴ μέθοδος] é o único 
que procede, por meio da destruição das hipóteses [μόνη ταύτῃ πορεύεται, τὰς 
ὑποθέσεις ἀναιροῦσα], a caminho do autêntico princípio [ἐπ᾽ αὐτὴν τὴν ἀρχὴν], a 
fim de tornar seguros os seus resultados [ἵνα βεβαιώσηται]’’ (Rep. VII, 533c 3 – c 
5).18

18   Ibid, 1996, p. 349.

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


INTRODUÇÃO À FILOSOFIA DA CIÊNCIA EM PLATÃO

FRANCISCO GABRIEL MARQUES DE ALMEIDA CAROBA
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

Assim, a dedução baseada em uma hipótese jamais produzirá um resultado 

verdadeiramente científico. A conclusão (τελευτὴ – 533c 3) derivada da hipótese não assegura 

exatidão, pois esta não foi devidamente justificada — não se “deu razões” (λόγον διδόναι – 

533c 2) para ela — e, consequentemente, muito menos para o raciocínio que dela decorre. No 

entanto, é possível que exista uma certa “concordância” (ὁμολογίαν – 533d 5) entre a hipótese 

e sua conclusão. Platão não nega que, ao analisar suas consequências, uma hipótese possa 

levar a uma conclusão coerente. Contudo, essa mera consistência não basta para alcançar a 

Ciência (ἐπιστήμην – 533c 5), uma vez que o princípio hipotético em si permanece sem 

fundamentação última, fundamentação essa que só é possível a partir das Formas Inteligíveis, 

ponto de partida não-hipotético que garante a exatidão das conclusões e valida as hipóteses 

antes postuladas ao confirmá-las ou não a partir do princípio anipotético. Nesse certame, o 

método hipotético é um segundo melhor método diante da Dialética pois, apesar de ser um 

procedimento inteligível, ela não nos atesta sobre a exatidão das conclusões que se derivam 

das hipóteses tomadas de forma provisória, sem justificação ou explicação. Somente a 

Dialética confere cientificidade a Filosofia e mais nenhuma outra ciência, pois esse método 

eminentemente científico oferece uma dedução infalível a partir de um princípio absoluto que 

garante essa infalibilidade ao raciocínio filosófico.

Considerações finais

A partir de nossa exposição nós vimos que a reflexão platônica sobre o conceito de 

ciência é um tema sobre o qual Platão devota especial atenção, principalmente nos diálogos 

intermediários do corpus platonicum, tais como os diálogos Mênon, Fédon e República que 

aqui analisamos. O Mênon lida com a própria possibilidade de se produzir ciência, com o que 

Platão oferece o conceito ‘‘opinião verdadeira’’ para provar que temos especificações iniciais 

que se conectam com o objeto de nossas investigações, o que nos permite adquirir ‘‘ciência’’ 

pela implicação lógica das verdades imanentes as opiniões verdadeiras. No Fédon vemos uma 

maneira fundante no ocidente de se considerar ciência a partir do conceito de aitía ou 

explicação que de forma econômica fundamenta totalidade do real quando cada uma das 

propriedades do casos particulares tem sua explicação por seu nexo lógico inexorável e 

necessário a partir das Formas Inteligíveis. A República mostra que só a Dialética, método 

eminentemente científico e que confere tal condição de cientificidade as demonstrações 

filosóficas a partir das Formas que são princípios absolutos que podem validar as conclusões 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


INTRODUÇÃO À FILOSOFIA DA CIÊNCIA EM PLATÃO

FRANCISCO GABRIEL MARQUES DE ALMEIDA CAROBA
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

advindas das hipóteses que o procedimento dianoético das matéticas produvem e validando-as 

como se precisa, tornando suas conclusões exatas e indubitáveis – e isso é que significa 

produzir ciência em Platão. Nos moldes platônicos do que poderíamos chamar genericamente 

de sua ‘‘filosofia da ciência, somente a Filosofia chegar ao patamar de ciência, pelo seu 

princípio metafísico e seu procedimento lógico necessário. 

Referências

ALLEN, R. E. Anamnesis in Plato's "Meno and Phaedo. In: The Review of Metaphysics, v. 
13, n. 1, p. 165-174, Sep. 1959.

ALLEN. R. E Participation and Predication in Plato's Middle Dialogues. In: The 
Philosophical Review, vol. 69, no. 2, pgs. 147-164, 1960.

ANNAS, Julia. An Introduction to Plato’s Republic. New York: Oxford University Press, 
1981.

BURGE, E. L. The Ideas as Aitiai in the Phaedo. Phronesis: A Journal for Ancient 
Philosophy, v. 16, n. 1, p. 1-13, 1971. 

CAROBA, F. G. M. de A. O Método hipotético no pensamento platônico. Occursus - Revista 
de Filosofia, [S. l.], v. 9, n. 1, p. 43–56, 2024.

GALLOP, David. Plato Phaedo. Oxford: Oxford University Press. 1975.

GERSON, Lloyd P. Ancient Epistemology. New York: Cambridge University Press, 2009.

BOSTOCK, David. Plato’s Phaedo. Oxford: Clarendon Press, 1986.

DIELS, Hermann. Die Fragmente der Vorsokratiker: Griechisch und Deutsch. 1. Aufl. Berlin: 
Weidmann, 1903.

GONZALEZ, Francisco J. Propositions or Objects? A Critique of Gail Fine on Knowledge 
and Belief in Republic V. In: Phronesis, v. 41, no. 3, pgs. 245-275, 1996.

KANT, Immanuel. Crítica da Razão Pura. Tradução de Valerio Rohden e Udo Baldur 
Moosburger. 2. ed. Petrópolis: Vozes, 2012.

KAHN, Charles H. Plato And The Socratic Dialogue: The Philosophical Use Of A Literary 
Form. Cambridge: Cambridge University Press. 1996.

PLATÃO. Fédon. 2. ed. Tradução de José Cavalcante de Souza. São Paulo: Abril Cultural, 
1983. (Col. Os pensadores). 

PLATÃO. Mênon. Trad. de Maura Iglésias. Rio de Janeiro: Ed. PUC Rio; Loyola, 2001. 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


INTRODUÇÃO À FILOSOFIA DA CIÊNCIA EM PLATÃO

FRANCISCO GABRIEL MARQUES DE ALMEIDA CAROBA
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

PLATÃO. Platonis opera. Ed. J. Burnet. Et. Oxford: Oxford Clarendon Press, 1900 – 1909. 

PLATÃO. República. 8. ed Tradução de Maria Helena da Rocha Pereira. Lisboa: Fundação 
Calouste Gulbenkian, 1996. 

RESHOTKO, Naomi. Epistemology in Plato's middle dialogues. In: KARAMANOLIS, 
George (ed.). Knowledge in ancient philosophy. Vol. 1. London: Bloomsbury Academic, 
2019. p. 45-68.

ROBINSON, Richard. Plato’s Earlier Dialectic. New York: Cornell University Press, 1941. 

ROWETT, Catherine. Knowledge And Truth in Plato: Stepping Past The Shadow of Socrates. 
Oxford: Oxford Clarendon Press: 2018. 

SANTOS. J. T. O argumento sobre “as coisas que são e não são’’: R. V 476a1 – 479b10. In: 
Revista Prometheus, no. 32, 2020.

SANTOS, José Trindade. Senso-percepção e saber no Fédon. Analytica, Rio de Janeiro, v. 4, 
n. 2, p. 13-38, 1999.

SCOTT, Dominic. Recollection and experience: Plato’s theory of learning and its successors. 
Cambridge: Cambridge University Press, 1995.

SCOTT, Dominic. Plato’s Meno. Cambridge: Cambridge University Press, 2005. 

VLASTOS, G. Reasons and Causes. In: VLASTOS, G. Platonic Studies. Princeton: Princeton 
University Press, 1973.

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis

