
 

 

 

 
 

EM BUSCA DE UMA EPISTEME: REFLEXÕES HERMENÊUTICAS 

A PARTIR DE HANS JONAS 

 
IN SEARCH OF AN EPISTEME: HERMENEUTIC REFLECTIONS FROM HANS 

JONAS 

 

 

                                                                                                          Francisco Vale Lima1 
                                                                                                          Cléver Luiz Fernandes2 

 
Resumo: Trata do desafio epistêmico enfrentado por Hans Jonas para ressignificar tanto a noção de 
vida quanto de natureza para que, por meio de tal ressignificação, possa edificar sua teoria da 
responsabilidade. Para tanto, elabora uma análise das concepções clássica e moderna da ideia de 
teoria, além de recorrer ao mito como chave hermenêutica. Neste último caso, para referendar a 
proposta de Jonas, recorremos à elaboração hermenêutica heideggeriana acerca da palavra poética, por 
ser dotada da verdade não-limitante do ser e, por isso, a única capaz de intuí-lo em seus múltiplos e 
infindos sentidos. 
 
Palavras-chave: Episteme. Hermenêutica. Mito. Teoria. 

 
Abstract: This article deals with the epistemic challenge faced by Hans Jonas in reframing both the 
notion of life and the notion of nature so that, through this reframing, he can build his theory of 
responsibility. To this end, he analyzes the classical and modern conceptions of the idea of theory, as 
well as using myth as a hermeneutic key. In the latter case, in order to back up Jonas' proposal, we turn 
to Heidegger's hermeneutic elaboration of the poetic word, since it is endowed with the non-limiting 
truth of being and, therefore, the only one capable of intuiting it in its multiple and infinite meanings. 
 
Keywords: Episteme. Hermeneutics. Myth. Theory 
 
 

1 Apontamentos jonasianos acerca da ideia de teoria: entre o clássico e o moderno 

 

Hans Jonas assume como meta filosófica a superação do “dualismo secreto” que 

dominou o pensamento filosófico ocidental, balizando-o e conduzindo-o a consequências que, 

2  Doutor em Filosofia pela Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ); mestre em História pela 
Universidade Federal de Goiás (UFG); docente da Universidade Federal do Maranhão (UFMA). E-mail: 
cléver.fernandes@ufma.br. 

1 Doutor em Filosofia pela Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ); mestre em Filosofia pela 
Universidade Federal do Piauí (UFPI) professor-adjunto da Universidade Federal do Maranhão (UFMA). 
E-mail: fidescaritas@hotmail.com. 

           Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis  

                 Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                 ISSN:  2448-3095 

                                                                              

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


 

EM BUSCA DE UMA EPISTEME: REFLEXÕES HERMENÊUTICAS A PARTIR DE HANS JONAS 

 
FRANCISCO VALE LIMA 

CLÉVER LUIZ FERNANDES 
                                                                      
                                                 
 
por fim, demonstraram-se danosas, sendo que a principal delas consistiu no niilismo 

axiológico em relação à natureza, dado que a partir de tais ontologias, a natureza foi esvaziada 

de sentido e de valor (excetuando-se aqui o valor de usufruto). De sorte que, para empreender 

sua luta contra tal dualismo, Jonas precisou enfrentar (dentre muitos outros) uma série de 

problemas epistêmicos oriundos daquela concepção dual da realidade para, por fim, 

apresentar sua proposta de ressignificação epistêmico-axiológica da natureza.  

Para realizar tal intento convinha que o filósofo, em primeiro lugar, apresentasse as 

falhas presentes naquela concepção dual da realidade (cuja matriz está no gnosticismo, e que 

foi radicalizada com o advento do niilismo moderno). O que ele fez quando apresentou as 

incoerências advindas tanto do panmecanicismo cartesiano3 quanto do suposto utilitarismo 

baconiano4. Essas críticas epistêmicas encontramo-las difusas ao longo de todo o corpus que 

compõe a obra jonasiana. Contudo, elas se tornam mais contundentes no capítulo 10 de seu 

Princípio Vida (2004), que trata “Do uso prático da teoria”, em que o filósofo contrapõe a 

visão aristotélica à baconiana (e, por conseguinte, ao pensamento moderno) acerca de quais 

sejam os fins da ciência e qual a função da teoria na consecução de tais fins.  

Nesse sentido, o filósofo inicia o texto supramencionado citando Tomás de Aquino em 

sua releitura aristotélica acerca da classificação das ciências em práticas e teóricas. Segundo o 

doutor angélico, as ciências práticas existem em função de uma obra a ser executada, ao passo 

que as teóricas existem em função delas mesmas, pois visam à saciação dos prazeres do 

espírito. Por isso, as ciências teóricas são tanto boas quanto honrosas, enquanto as práticas são 

apenas valiosas. De modo contrário a tal pensamento, situa-se a posição de Francis Bacon. 

Para esse, os verdadeiros fins da ciência não estão na especulação, na saciação dos prazeres 

do espírito, mas na construção de obras de efeitos práticos, que resultem em melhorias para a 

vida dos humanos. Em seu Novum organum afirma literalmente que “A verdadeira e legítima 

meta das ciências é de dotar a vida humana de novos inventos e recursos” (Bacon, Novum 

Organum, I, LXXXI), isso porque, para ele, os frutos e as invenções seriam as provas 

garantidoras das verdades que as ciências afirmam, assumindo clara oposição à filosofia grega 

(especialmente a de matriz aristotélica). Nesse sentido, é ilustradora a afirmação: 

 
Ora, de toda essa filosofia dos gregos e todas as ciências particulares delas 
derivadas, durante o espaço de tantos anos, não há um único experimento de que se 
possa dizer que tenha contribuído para aliviar e melhorar a condição humana, que 

4 Compreendido aqui a partir da concepção utilitária do saber empreendida por aquele filósofo. 
3 Dada a leitura cartesiana estritamente mecânica da realidade. 

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis  

           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                               ISSN:  2448-3095 

                                                            

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


 

EM BUSCA DE UMA EPISTEME: REFLEXÕES HERMENÊUTICAS A PARTIR DE HANS JONAS 

 
FRANCISCO VALE LIMA 

CLÉVER LUIZ FERNANDES 
                                                                      
                                                 
 

seja verdadeiramente aceitável e que se possa atribuir às especulações e às doutrinas 
da filosofia (Bacon, Novum Organum, I, LXXXIII). 

 

Ao estabelecer o contraponto acima descrito, Jonas afirma que os dois pensadores 

certamente estão se referindo a tipos diferentes de ciências. Tomás de Aquino, com base na 

visão aristotélica, trata da superioridade das ciências “teóricas” em relação às práticas. 

Aquelas se relacionam com as coisas imutáveis e eternas (os primeiros princípios e as formas 

inteligíveis do ser). Pelo fato de serem imutáveis, só podem ser contempladas. Por isso, são 

teoria (theoría em sentido aristotélico5). Já as ciências “práticas” não são “teoria” e sim “arte”, 

pois tratam do conhecer e do planejar a modificação do que é mutável. Esse conhecer, por 

suposto, surge da experiência e não da teoria ou da razão especulativa.  

Nesse sentido, a utilidade prática da teoria consiste no poder que essa possui de 

iluminar o usuário de modo que ele possa usar aquelas artes com sabedoria. É exatamente a 

isso que Aristóteles (Ética a Nicômaco. X, 8, 1178b, 5) se refere quando afirma que “[...] 

enquanto homem que vive no meio de outros homens, ele [o homem que contempla a 

verdade] escolhe a prática de atos virtuosos: por conseguinte, necessita também de coisas que 

facilitam a vida humana”. Contudo, fica claro que essa utilidade prática da teoria é uma 

atividade de segunda ordem na aplicação da mesma em relação às necessidades humanas, 

visto que sua função primordial é servir como atividade constante do próprio pensamento.  

Já no esquema baconiano, são as necessidades humanas que ocupam o primeiro lugar 

no télos existencial da teoria. E como a arte é a forma humana de enfrentar e dominar a 

necessidade, convém que ela seja de natureza prática. Isso exigiria, por certo, uma revisão da 

ciência especulativa até então vigente, de modo que ela fosse posta a serviço da prática. Por 

isso, afirmava que a essência da teoria deveria ser modificada, de modo que viesse a fornecer 

esboços ou instruções para a invenção de artes. Esse caráter inventivo, na verdade, deveria se 

configurar como seu télos, sua razão de existir. Ela continuaria a desfrutar do status de teoria, 

visto que continuaria a ser descoberta e explicação racional das causas primeiras e das leis 

gerais e continuaria a ter como objeto tanto a natureza das coisas como o todo da natureza 

mesma.  

5 Aqui a teoria assume a conotação de especulação ou vida contemplativa (bíos theoretikós), o conhecimento 
como ideal de vida. Como nos afirma Aristóteles “[...] em primeiro lugar essa atividade [a vida contemplativa] é 
a melhor (pois não só é a razão a melhor coisa que existe em nós, como os objetos da razão são os melhores 
dentre os objetos cognoscíveis); e, em segundo lugar, é a mais contínua, já que a contemplação da verdade pode 
ser mais contínua do que qualquer outra atividade” (Aristóteles, Ética a Nicômaco. X, 7, 1177a, 20). Ou seja, é a 
vida contemplativa ou da teoria a única capaz de conduzir retamente o homem à plena felicidade por se ocupar 
dos objetos mais nobres pois trata da contemplação da verdade, única ação que pode ser desejada por si mesma 
já que dela decorrem todas as outras atividades.  

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis  

           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                               ISSN:  2448-3095 

                                                            

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


 

EM BUSCA DE UMA EPISTEME: REFLEXÕES HERMENÊUTICAS A PARTIR DE HANS JONAS 

 
FRANCISCO VALE LIMA 

CLÉVER LUIZ FERNANDES 
                                                                      
                                                 
 

O fato de defender uma dimensão instrucional/inventiva da teoria se daria pelo fato de 

que ela compreende o funcionamento da natureza, ou seja, compreende como opera a 

“natureza em ação”. Essa ciência da natureza em ação é uma mecânica e uma dinâmica da 

natureza. Para tal ciência, Galileu e Descartes forneceram as condições especulativas e os 

métodos de análise e síntese. Em suma, realizaram a fusão entre teoria e prática idealizada por 

Bacon. Ora, todo uso da teoria tem como fim tanto conservar quanto melhorar a vida. Bacon 

reformula tais fins assumindo um caráter negativo: evitar a destruição e superar a miséria. 

Com essa leitura negativa do uso da teoria, Bacon dota o conhecimento de urgência física e 

moral.  

Contudo, exatamente por conta deste assento negativo apresentado por Bacon, é 

possível encontrar um terreno comum em que o filósofo inglês e Aristóteles dialoguem. Já 

que conservar a vida se correlaciona com o acento negativo baconiano de prevenção da 

destruição; ao passo que melhorar a vida e superar a miséria dizem respeito à vida boa, e a 

conservação da vida boa é o que se pode chamar de felicidade. Então, o para quê referente ao 

uso da teoria tem como resposta a felicidade. Mas, indaga Jonas, felicidade de quem? Para 

Bacon, da humanidade; já Aristóteles responderia que seria para o sujeito que conhece (já que 

o conhecimento beneficia a alma de quem conhece). Em ambos os casos se tem, então, um 

benefício supremo do conhecimento teórico.  

Porém, para Aristóteles só tem sentido usar o efeito enobrecedor da teoria se ela for 

aplicada aos objetos mais nobres. Aliás, a condição para que exista uma teoria é que tais 

objetos existam. Sendo assim, a teoria modifica o estado do sujeito que a contempla de modo 

tal que, ao possuí-la, por seus efeitos (neste caso a sabedoria), o sujeito já a utiliza em ato 

contínuo. Assim, a posse e o uso da teoria são a mesma coisa. Mas, embora a sabedoria possa 

orientar o sujeito ao bem viver, o que requer saber lidar também com as coisas do cotidiano, 

ela não tem como fim primeiro a ampliação do poder do humano sobre as coisas comuns, 

deixando sem alteração o reino da necessidade.  

Para Bacon, ao contrário de Aristóteles, a utilidade do conhecimento consiste nos 

frutos que ele produz em nosso convívio com as coisas comuns. Para tanto, esse 

conhecimento deve ter como objeto aquelas coisas ordinárias. Não se trata aqui apenas de 

uma nova visão sobre o conhecimento, mas da emergência de uma nova concepção de 

natureza. Ora, já que conhecer é poder6, então aquele que conhece subjuga o objeto 

6 A esse respeito, Francis Bacon afirma: “Pois é absolutamente certo que ninguém que deixe de levar em conta 
essas coisas, por ínfimas e insignificante que sejam, conseguirá e poderá exercer domínio sobre a natureza” 
(Bacon, Novum Organum. I, CXXI).  

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis  

           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                               ISSN:  2448-3095 

                                                            

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


 

EM BUSCA DE UMA EPISTEME: REFLEXÕES HERMENÊUTICAS A PARTIR DE HANS JONAS 

 
FRANCISCO VALE LIMA 

CLÉVER LUIZ FERNANDES 
                                                                      
                                                 
 
conhecido. Nesse caso, a partir da relação homem-natureza, o conhecedor possui todo poder, 

dado que apenas ele conhece. Enquanto isso, à natureza (objeto conhecido, subjugado) resta a 

condição de serva. O domínio humano sobre a natureza proveniente de seu conhecimento 

acerca do funcionamento das regras da mesma se dá por conta de sua atividade espiritual. É 

exatamente por ser detentor de tal dimensão que o humano possui plena dignidade diante da 

realidade natural desespiritualizada7, dado que ela é ignorante, por isso, podendo ser 

subjugada sem que tal ato incorra em qualquer desvio moral.  

Ao exercer seu poder de mando, portanto de uso, tal poder exige que seja ele utilizado 

cada vez mais, visto que o poder só se efetiva mediante sua aplicação, o que implica em dizer 

que quanto mais ele é utilizado, mais exige que o seja. Nesse sentido, é a possibilidade e a 

atualidade do uso do poder que garante sua existência ontológica. Ora, a própria natureza é 

um sistema de poder. Por isso, na relação homem-natureza a questão está no limiar entre 

dominar ou ser dominado por uma natureza que não é nobre (dado que desespiritualizada), 

dessemelhante ao humano (dado que ele não se reconhece nela) ou sábia (visto que não possui 

conhecimento, uma vez que não possui causas finais).  

 

2 Contribuições heideggerianas para o desafio epistêmico jonasiano 

 

Vimos que a ciência moderna prende os indivíduos num círculo hermenêutico do qual, 

por sua própria configuração, não consegue apresentar as formas de libertação de tal situação. 

Nesse sentido, parece-nos que Jonas, ao vislumbrar tal diagnóstico, a partir de Heidegger, 

busca outras linguagens que possam melhor revelar ao ser. É aí que a linguagem mítica parece 

ter seu lugar na obra jonasiana. Visto que tal linguagem poética é criadora e, como a 

compreensão do ser não se limita ao jogo de compreensões dos entes, por ser ele 

transcendente em relação ao ente, e ser seu fundamento enquanto horizonte de reificação 

historial, comunica-se com o humano por meio de uma linguagem não-limitadora, mas aberta, 

criativa e criadora de sentidos e de significados, como ele próprio é. A palavra poética é, 

portanto, dotada da verdade não-limitante do ser, a única capaz de intuí-lo em seus múltiplos e 

infindos sentidos. Por isso, o poeta em Heidegger vive suspenso entre a realidade celeste e a 

7 Este processo de desespiritualização da natureza procede do pós-dualismo cuja matriz está no dualismo 
cartesiano. Ou seja, da separação entre res cogitans e res extensa, que estabeleceu a primeira como exceção da 
realidade do mundo (dado que existe apenas no humano) e a segunda enquanto substância propícia de leitura do 
cosmos (por conta de seus atributos: extensão, quantidade..., ou seja, todos capazes de serem lidos a partir da 
perspectiva da mensurabilidade e, portanto, quantificados), esta última foi abraçada pela ciência nascente e 
transformou-se no paradigma primaz de compreensão da realidade. 

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis  

           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                               ISSN:  2448-3095 

                                                            

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


 

EM BUSCA DE UMA EPISTEME: REFLEXÕES HERMENÊUTICAS A PARTIR DE HANS JONAS 

 
FRANCISCO VALE LIMA 

CLÉVER LUIZ FERNANDES 
                                                                      
                                                 
 
terrena8, entre o presente e o futuro. Nessa condição, ele nos permite, pelo poema que o 

perpassa, entrar em contato com um mundo de realidades de sentidos múltiplos e diversos.  

A razão que leva Heidegger a alocar na poesia a saída para o problema acerca da 

verdade do ser reside no fato de que, para ele, a ciência moderna aniquilou a essência do ser 

(ou a coisidade da coisa) e o deixou esquecido. Na verdade, a coisidade da coisa não é tratada 

por tal ciência, tornando o sentido e a verdade do ser cada vez mais ocultos. Isto, contudo, é 

fruto da herança deixada pela metafísica grega para quem o ente é tido como presentidade. 

Segundo Heidegger, de Platão a Kant os entes foram tidos não a partir de seu ser, aliás, o ser 

do ente foi esquecido por tal tradição e os entes assumiram prevalência no horizonte do 

pensamento ocidental, vistos a partir de uma miscelânea sedimentada de sentidos sobrepostos, 

isso porque construídos a partir de uma perspectiva historicista dotada de pré-conceitos, visto 

que limitadores tanto em sua leitura da realidade quanto de proposições supostamente 

criativas. Em sua releitura da história do ser em marcha, Heidegger afirma que a filosofia 

grega falhou porque determinava a constituição ontológica dos entes a partir da constituição 

dos juízos. Ou seja, ela não estabelecia como as coisas se determinavam. Essa lacuna foi 

preenchida por Kant ao alocar no humano tal função por meio da lógica transcendental, que 

permitiria compreender o ser a partir de juízos sintéticos a priori. Ou seja, toda objetividade é 

resultado da imposição das categorias e intuições humanas sobre os objetos.  

Segundo Kant, as faculdades do sujeito: imaginação, entendimento e razão interagem e 

produzem conhecimentos no âmbito estético, prático e teórico. Quando se trata de um 

conhecimento no campo teórico, a relação é estabelecida entre imaginação e entendimento, de 

modo que, nesse caso, o entendimento comanda a relação e a imaginação lhe fica subalterna. 

Quando se trata do conhecimento em termos de juízos práticos, a interação é dada entre razão 

e entendimento. Nesse caso, o entendimento é subordinado à razão. Já quando se trata dos 

juízos estéticos, tem-se uma dupla relação: a) uma entre imaginação e entendimento, cujo 

resultado é o belo; b) outra entre imaginação e razão, cujo resultado é o sublime. Em ambas, 

se terá uma primazia da imaginação. 

Heidegger, em 1929, publica Kant und das Problem der Metaphysik (Kant e o 

problema da Metafísica) e, nessa obra, se propõe a analisar apenas a primeira Crítica e, de 

modo mais específico, aquilo referente à Estética Transcendental e à Analítica 

8 É exatamente a isto que Heidegger alude quando em seu texto Para quê poetas? afirma: “Os poetas são os 
mortais que, cantando com seriedade do Deus do Vinho, sentem os vestígios dos deuses foragidos, 
permanecendo sobre estes vestígios e assim apontando aos seus irmãos mortais o caminho da viragem. [...] Ser 
poeta em tempo indigente significa: cantar, tendo em atenção o vestígio dos deuses foragidos. [...] Por isso, os 
poetas em tempo indigente têm que poetar a própria essência da poesia” (Heidegger, 2012, p. 312-313). 

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis  

           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                               ISSN:  2448-3095 

                                                            

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


 

EM BUSCA DE UMA EPISTEME: REFLEXÕES HERMENÊUTICAS A PARTIR DE HANS JONAS 

 
FRANCISCO VALE LIMA 

CLÉVER LUIZ FERNANDES 
                                                                      
                                                 
 
Transcendental. A intenção de Heidegger nessa forma de leitura é apresentar o sujeito 

transcendental kantiano como eminentemente receptivo, assumindo a imaginação como 

faculdade por excelência da receptividade. Nessa obra, nos diz Heidegger (2010, §4) que a 

intuição constitui a essência do próprio conhecimento e, em todas as relações mútuas entre 

intuição e pensar, a intuição possui verdadeiro peso. 

A leitura heideggeriana de Kant nos parece de certo modo direcionada, posto que o 

filósofo da floresta negra parece rejeitar uma leitura epistemológica da Crítca da Razão Pura, 

reservando-lhe uma consideração ontológica a partir da ideia de finitude do sujeito9. Nesse 

sentido, aloca na intuição a primazia do processo de produção do conhecimento10, apesar de 

tê-la como finita, dado que se assenta na receptividade, uma vez que ela é dependente daquilo 

que recebe 11. Desse modo, o entendimento é tido por Heidegger, a partir de sua leitura de 

Kant, como uma faculdade mais finita que a sensibilidade. Nesse sentido, o entendimento 

seria tão pouco criador quanto a sensibilidade, uma vez que nenhum dos dois são capazes de 

criar o ente (caso contrário se trataria de um entendimento intuitivo, algo impossível de ser 

pensado em termos kantianos). Em se tratando da possibilidade de produção de conceitos, a 

partir da unificação das intuições, o entendimento não possuiria o pendor produtivo, feito 

distante da epistemologia kantiana, que assume como função do entendimento a produção de 

conceitos.  

É certo, como se dá a perceber, que essa intepretação heideggeriana sofre severas 

críticas por parte dos estudiosos de Kant. Alguns acusam que sua leitura resulta na concepção 

de que o objeto se apresentaria como anterior ao sujeito; outros que sua visão revela uma 

recusa à leitura epistemológica da Crítica da razão pura12, uma vez que parece rejeitar a 

maneira discursiva de pensar, própria do entendimento, que mediante sua atividade determina 

objetivamente os conhecimentos segundo juízos universais e necessários, possibilitando a 

comunicação dos mesmos entre os homens; por fim, há os que afirmam que Heidegger 

desconsidera a posição kantiana de sustentação da matemática e da física enquanto ciências 

12 Convém reforçar que a leitura de Heidegger versa sobre a primeira edição da Crítica da Razão Pura. O 
filósofo entende que na segunda edição Kant decidiu-se a favor do entendimento e contra a imaginação a fim de 
salvaguardar a supremacia da razão e porque, segundo Heidegger, a possibilidade da afirmação da primazia da 
imaginação poderia conduzir a filosofia moral ao empirismo ético, razão por que Kant reescreve um segundo 
texto da Dedução Transcendental. 

11 Neste sentido afirma Heidegger (2010, §5) que a intuição finita não pode receber sem que o recebido se lhe 
anuncie. A intuição necessita, tal como a sua natureza o confirma, de ser tocada e afetada pelo elemento intuído. 

10 E, aqui, percebe-se a limitação de leitura feita por Heidegger, dado que em Kant as intuições pertencem ao 
campo da sensibilidade e não do intelecto. 

9 Nesse sentido, afirma Heidegger : “assim como a essência do conhecimento se encontra, primariamente, na 
intuição […], a essência finita do homem é o tema principal de toda a fundamentação da metafísica (Heidegger, 
2010, §5). 

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis  

           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                               ISSN:  2448-3095 

                                                            

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


 

EM BUSCA DE UMA EPISTEME: REFLEXÕES HERMENÊUTICAS A PARTIR DE HANS JONAS 

 
FRANCISCO VALE LIMA 

CLÉVER LUIZ FERNANDES 
                                                                      
                                                 
 
sintéticas a priori13. Contudo, não entraremos nesta celeuma. Para os fins que nos interessam, 

ficamos com o ponto de pacificação do debate, o qual nos serve como elemento de inflexão, 

qual seja, o de que Heidegger parece estar correto ao observar que, em Kant, o conhecimento 

humano exibe uma certa finitude em relação aos objetos do conhecimento na medida em que 

a mente humana não cria seus objetos, mas em vez disso deve recebê-los.  

Na esteira dessa leitura que Heidegger faz de Kant está a intenção do primeiro em 

colapsar o dualismo kantiano em âmbito epistêmico (fenômeno x noumeno) em favor daquilo 

que Cassirer, em sua crítica a Heidegger sobre esta problemática, chamou de “monismo da 

imaginação”. É certo que a intenção de Heidegger não era fazer uma exegese elucidatória da 

primeira crítica de Kant, mas preencher as lacunas deixadas ou tornar evidente os traços 

metafísicos rejeitados por Kant, ainda que para tanto, inserisse traços de sua própria filosofia 

na sua interpretação14. Por isso, Heidegger (a despeito de Kant) elege a imaginação como 

“imaginação transcendental”. Ou seja, como faculdade por excelência do conhecimento 

objetivo, uma vez que será ela quem fará a síntese ontológica entre sensibilidade e 

entendimento. É ela quem condiciona a tudo, pois é ela quem produz a síntese pura entre 

intuição pura e pensamento puro. Por isso, afirma que “tudo aquilo que revela uma estrutura 

sintética na estrutura essencial do conhecimento é devido à imaginação” (Heidegger, 2010, 

§14).  

Essa imaginação transcendental por condicionar a tudo, funda também o tempo. Os 

modos da síntese pura da imaginação (a saber: apreensão pura, reprodução pura e recognição 

pura) afetam o tempo enquanto intuição pura, fundando-o por meio de uma tripla unidade: a) 

presente - formado a partir da síntese da apreensão de uma sucessão de “agoras”; b) passado - 

concebido a partir da síntese da reprodução do anterior em sua ligação com o presente; c) 

futuro – concebido a partir da síntese da recognição ao reconhecer e unir previamente como 

idênticos os resultados das sínteses anteriores através do conceito.  

14 Neste sentido, é sintomática a seguinte passagem: “A fundamentação kantiana da metafísica conduz à 
imaginação transcendental. Esta é a raiz de ambos os ramos, sensibilidade e entendimento. Como tal, a 
imaginação transcendental possibilita a unidade originária da síntese ontológica. Esta raiz está inscrita no tempo 
originário. O fundamento originário que se revela na fundamentação é o tempo. A fundamentação kantiana da 
metafísica parte da metaphysica generalis, configurando-se como a pergunta acerca da possibilidade da 
ontologia em geral. Esta coloca o problema da essência da constituição ontológica, ou seja, o problema do ser em 
geral. A pergunta pelo ser, pergunta fundamental da fundamentação da metafísica, é o problema do ‘ser e 
tempo’” (Heidegger, 2010. §35). 

13 Acerca desse último ponto é elucidativa a fala de P. E. Gordon em sua obra acerca do debate mantido entre 
Heidegger e Cassirer em Davos em 1929: “Heidegger continuou a insistir que a compulsão de estabelecer uma 
espécie de ‘conhecimento objetivo’ (modelado em ciências naturais matemáticas) era pouco mais do que um 
dogma neo-kantiano e não tinha nada a ver com os objetivos genuínos de Kant” (Gordon, 2010, p. 158. Tradução 
nossa). 

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis  

           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                               ISSN:  2448-3095 

                                                            

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


 

EM BUSCA DE UMA EPISTEME: REFLEXÕES HERMENÊUTICAS A PARTIR DE HANS JONAS 

 
FRANCISCO VALE LIMA 

CLÉVER LUIZ FERNANDES 
                                                                      
                                                 
 

Esse elemento imaginativo será de grande valia para a consideração heideggeriana do 

Dasein (aqui entendido como ser-aí) enquanto horizonte de possibilidades. Por ser 

essencialmente possibilidade o dasein pode, em sendo, escolher-se, conquistar-se ou perder-se 

(o que Heidegger nomeou de existência autêntica e inautêntica). Essa existência como 

possibilidade é transcendência para o mundo15 e, como tal, projetar-se. Mas projetar implica 

em redução do horizonte de possibilidades, pois condiciona o projetante ao projetado. Por 

isso, o ser do homem se determina por meio do aí, ou seja, num horizonte historicamente16 

determinado. Isso porque, segundo Heidegger, nossos horizontes históricos são sedimentados, 

compostos e recompostos de modo incessante. Os sentidos e significados de mundos que 

temos são construídos ao longo do tempo e os herdamos como pré-conceitos historicamente 

sedimentados. Tais pré-conceitos atrapalham tanto à filosofia quanto à ciência, pois nublam os 

horizontes do pensamento, encarcerando o pensar nos grilhões limitadores determinados por 

tais pré-conceitos. Por isso, Heidegger assume como tarefa da primeira parte de “Ser e tempo” 

descrever como se efetiva o processo de constituição dos pré-conceitos. E, na segunda parte, 

como se efetivam os processos de reestruturação dos pré-conceitos a partir de crises 

existenciais (que, segundo Heidegger, não são teóricas), originadas da abertura que é o ser-aí, 

a partir de temas como angústia, antecipação da morte, cuidado e responsabilidade, com sua 

16 Heidegger não concebe a história como o âmbito de realizações de um conjunto específico de eventos do 
passado que trazem consigo transformações da vida e da cultura humana causadas como que mecanicamente no 
tempo concebido como algo por si subsistente. Ao contrário, ele a compreende como um horizonte de 
constituição de certos acontecimentos intrinsecamente articulados com possibilidades fundamentais retidas 
naquilo que um dia se deu de modo essencial, de forma que nunca se perdeu no passado, mas sempre continua 
viabilizando, a cada vez, no instante, uma decisão quanto ao modo de ser daquilo que está por vir. Por isso, 
pensar historicamente para Heidegger consiste em aprender a escutar aquilo que é decisivo no passado, porque 
isso arrasta para si o futuro. Trata-se da vinculação dos desdobramentos possíveis do instante presente e do 
porvir com determinados acontecimentos que traçam desde o princípio limites no interior dos quais estes dois, 
respectivamente, se dão. O instante e o porvir encontram-se aqui sob o domínio incontornável de seu próprio 
início e não se reduzem a fatos ou eventos particulares. Mas repousam sobre os modos como esses fatos ou 
eventos foram efetivamente  se constituindo. 

15 Mundo aqui entendido enquanto manifestabilidade do ente enquanto tal na totalidade. É o horizonte no interior 
do qual os entes podem se manifestar enquanto entes que são. Como horizonte, ele não pode ser confundido com 
o somatório dos entes que aí se manifestam ou com o conjunto dos entes intramundanos ou dos entes presentes à 
vista. É antes um horizonte transcendental que ultrapassa as nossas tentativas de pensar em um tal somatório, em 
um tal conjunto. Pode ser entendido, ainda, como a medida que transpassa o ente na totalidade e determina os 
modos possíveis de comportamento do ser-aí em relação aos entes intramundanos, aos outros seres-aí e a si 
mesmo. Essa medida refere-se a um projeto de ser que domina de antemão esse modo de vida ao encontro e 
esses comportamentos. Como o mundo transcende ao conjunto maximamente existente dos entes presentes à 
vista, ele não pode se reduzir a uma parte desses entes, mas precisa se estender desde o princípio até o ente na 
totalidade. Assim, a abertura do mundo, na medida do possível, traz consigo uma projeção do ente na totalidade. 
Mundo é, ainda, o repertório de significados que orienta nosso comportamento em geral. É a síntese total de uma 
pluralidade de significados. Na obra Contribuições à filosofia, mundo será entendido como medida vinculadora 
simples que instaura uma época. Assim, a própria noção de um projeto de mundo dá lugar a uma abertura 
intrínseca ao próprio ser, a uma clareira ou a uma iluminação de si mesmo como se encontra na Carta sobre o 
humanismo, o mundo é a clareira do ser (cf. Heidegger, 2005. p. 28). 

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis  

           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                               ISSN:  2448-3095 

                                                            

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


 

EM BUSCA DE UMA EPISTEME: REFLEXÕES HERMENÊUTICAS A PARTIR DE HANS JONAS 

 
FRANCISCO VALE LIMA 

CLÉVER LUIZ FERNANDES 
                                                                      
                                                 
 
realização essencial e com as possibilidades de reestruturação da história a partir dessas crises 

existenciais. Nesse sentido, ser significa participar da vida histórica do tempo, bem como de 

suas crises.  

Mas é interessante notar que, em Heidegger, o ser não pode ter, a princípio, um 

fundamento que o fundamente. Assim, o fundamento permanece afastado do ser. Neste 

sentido, o ser será abismo (aquilo que não tem fundamento). Ou seja, o ser é fundamento 

porque quando o ser acontece, acontece sob um fundamento. Mas o ser, ao mesmo tempo, não 

é fundamento, porque o acontecimento do ser como fundamento é, ao mesmo tempo, o 

acontecimento da retração do ser no abismo infinito de sua diferença. Por isso, o ser é 

clareira17. Espaço de abertura onde tudo pode se dar, onde os sentidos podem ser construídos, 

onde os significados podem ser plasmados, onde os horizontes podem ser vislumbrados. Essa 

clareira, é também iluminação. É o espaço onde a luz refrata os entes. 

É essa visão ampla de mundo que não se deixa limitar pelo conceito, que não se deixa 

nublar pelos ditames limitadores da ciência18 e da sua linguagem que estará no bojo da 

reconstrução jonasiana de uma proposta mítica. Uma poiesis criativa e criadora. Que 

transcende ao dualismo e aos monismos que lhe precederam. Que responde à necessidade 

epistêmica de uma concepção de vida enquanto abertura do campo de possibilidades. 

Ultrapassando Heidegger, porque agora, nesta seara, todos os seres vivos estão inseridos. 

Acreditamos que tal proposta foi sabiamente elaborada por Jonas na forma de um mito 

original, ainda que, a bem da verdade, tal narrativa tenha sido elaborada dentro de um 

contexto específico e com uma finalidade ainda mais específica, o que não inviabiliza a 

utilização dessa narrativa para os fins argumentativos que vimos desenvolvendo. 

 

3 O mito jonasiano: recurso epistêmico de síntese de seu pensamento  

 

Os leitores de Hans Jonas consideram que o filósofo desenvolve filosoficamente a tese 

de seu monismo integral em Evolution et liberté, já que nessa obra ele apresenta: a) uma 

crítica à perda da unidade psicofísica, especialmente após a separação das substâncias 

proposta por Descartes; b) segue-se que essa separação não dificultou apenas a compreensão 

18 Nesse sentido, é elucidativa a fala de Heidegger (2005, p. 64): “Rejeita-se tudo o que não permanece truncado 
junto ao conhecimento e idolatrado positivo, na fossa previamente preparada da pura negação, que a tudo nega e 
que, por isso, termina no nada e assim completa o nihilismo”. 

17 É preciso ter em mente que a noção de “clareira” de Ser e tempo diverge da noção de “clareira” presente na 
Carta sobre o humanismo. Na primeira obra o ser-aí é a clareira porque ele traz consigo a luz natural, ao passo 
que na segunda esta clareira é o mundo (Heidegger, 2005, p. 64). 

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis  

           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                               ISSN:  2448-3095 

                                                            

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


 

EM BUSCA DE UMA EPISTEME: REFLEXÕES HERMENÊUTICAS A PARTIR DE HANS JONAS 

 
FRANCISCO VALE LIMA 

CLÉVER LUIZ FERNANDES 
                                                                      
                                                 
 
do orgânico, mas também do humano19; c) essa incompreensão emerge do fato de tanto a 

tradição filosófica Ocidental quanto a biologia científica desconsiderarem que nas formas 

mais rudimentares de vida está presente a liberdade; d) Jonas considera que liberdade e vida 

são realidades inseparáveis20; e) a posição epistemológica que permite Jonas chegar a tais 

conclusões radica-se no antropomorfismo (entendido aqui não a partir da superioridade da 

razão, mas do fato de que o humano se mostra como paradigma ideal de unidade psicofísica); 

f) a defesa do antropomorfismo por Jonas radica-se no evolucionismo; g) uma vez assumido o 

antropomorfismo como paradigma, Jonas se volta para o evolucionismo e conclui que essa 

doutrina revela um monismo ontológico manifesto no orgânico; h) a partir dessa relação 

(entre antropomorfismo e evolucionismo), Jonas conclui ser impossível destinar o caráter de 

interioridade exclusivamente para o humano, como propôs Descartes; h) e, já que existe uma 

interioridade no humano e essa interioridade teve um início, tal início só pode ser alocada no 

início da vida. Dessa maneira, a explicação mecanicista da vida não seria suficiente e seria 

preciso retomar a reflexão acerca da unidade psicofísica entre matéria e espírito. 

Apesar de não discordarmos da tese de que o monismo integral jonasiano é 

apresentado de modo sistemático em Evolution et liberté, consideramos que podemos chegar, 

por outras vias, à mesma conclusão. Trata-se de buscarmos tal resposta no mito jonasiano. 

Como dissemos acima, Hans Jonas elabora uma narrativa mítica dentro de um contexto 

específico e com uma finalidade específica. O texto em que tal narrativa aparece pela primeira 

vez intitula-se Immortality and the modern temper, publicado em 1962. Esse mesmo texto foi 

incorporado em seu Princípio vida sob o título Imortalidade e existência atual. 

Posteriormente, seu mito reaparece em 1984 na célebre palestra O conceito de Deus depois de 

Auschwitz e, em 1988 em Matéria, espírito e criação. Todos estes textos compartilham de um 

mesmo espírito: a busca por uma resposta metafísica e existencial que valide a liberdade e a 

responsabilidade do humano em face do destino21 da vida no planeta, posto que não resta ao 

humano outra saída senão assumir tal destino, e as consequências dele decorrente, enquanto 

responsabilidade sua. 

21 Entendido aqui não enquanto necessidade cega que impera sobre o cosmos e incide sobre a vida de cada 
indivíduo, mas enquanto jornada cujo fim é impreciso, já que aberto às múltiplas possibilidades. 

20 Isso porque, segundo Jonas, o viver corresponde a uma libertação do orgânico em relação à mesmidade 
material do mundo e, por isso, num enfrentamento desse mesmo mundo, dado que o orgânico só possui sua 
identidade material de modo revogável, por conta da ação metabólica, o que exige um constante intercâmbio de 
matéria com o mundo para que o vivente possa continuar existindo. 

19 Até porque, segundo Jonas, todas as contradições presentes no humano (as relações entre liberdade e 
necessidade, autonomia e dependência, eu e mundo, relação e isolamento, dentre outras) já estão presentes, ainda 
que de forma germinativa, nas estruturas mais primitivas de vida que, por manterem o equilíbrio entre ser e 
não-ser trazem, dentro de si, um horizonte de transcendência. 

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis  

           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                               ISSN:  2448-3095 

                                                            

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


 

EM BUSCA DE UMA EPISTEME: REFLEXÕES HERMENÊUTICAS A PARTIR DE HANS JONAS 

 
FRANCISCO VALE LIMA 

CLÉVER LUIZ FERNANDES 
                                                                      
                                                 
 

Por se tratar de escrita extremamente relevante para o que discutimos até agora, peço 

vênias para inserir aqui o mito jonasiano. Narrativa um pouco extensa, mas de grande valor 

elucidativo. Nas palavras de Jonas: 

 
No início, por razões desconhecidas, o fundamento do ser, ou o Divino, escolheu 
dar-se acima do acaso e risco à variedade infinita do devir. E, inteiramente, assim: 
entrar na aventura do espaço e do tempo, a divindade nada conteve de si mesma: 
nenhuma parte independente ou intacta permaneceu para dirigir, correta e, 
definitivamente, garantir a errante realização de seu destino na criação. Sobre essa 
imanência incondicional, o moderno temperamento persiste. A sua coragem ou 
desespero, em qualquer caso, a sua amarga honestidade, consiste em acolher nosso 
ser-no-mundo seriamente: para ver o mundo como abandonado a si mesmo, suas leis 
não toleram nenhuma interferência, e o rigor da nossa pertença a ele não é suavizado 
por qualquer providência extramundana. Nosso mito postula o mesmo para o ser de 
Deus no mundo. Não, no entanto, no sentido da imanência panteísta: se o mundo e 
Deus são simplesmente o mesmo, o mundo a cada momento e em cada estado 
representa sua plenitude, e Deus não pode perder nem ganhar. Em vez disso, a fim 
de que o mundo possa ser, e ser por si, Deus renunciou a seu ser, despojando-se de 
sua divindade – para recebê-la de volta da Odisseia do tempo ponderado com a 
fortuita colheita da imprevisível experiência temporal: transfigurado ou 
possivelmente mesmo desfigurado por ela. Nessa autocassação da integridade 
divina, em nome de tornar-se imparcial, nenhum outro pré-conhecimento pode ser 
admitido além das possibilidades que o ser cósmico oferece em seus próprios 
termos: por estes, Deus comprometeu a sua causa ao se reduzir em favor do mundo. 
E por éons sua causa está segura nas mãos lentas do acaso e probabilidade cósmicos 
– enquanto, a todo o tempo, podemos presumir uma paciente memória dos giros da 
matéria a se acumular num acompanhamento cada vez mais expectante de 
eternidade pelos trabalhos do tempo –, uma hesitante emergência de transcendência 
a partir da opacidade da imanência. 
E, em seguida, o primeiro agito da vida – uma nova linguagem do mundo: e com ela 
uma tremenda aceleração de preocupação no reino eterno e um salto repentino em 
direção à crescente reparação de sua plenitude. É o mundo-acidente para o qual a 
divindade retornaria se tivesse esperado e com o qual a sua pródiga aposta começa a 
mostrar sinais de ser compensada. Desde o expandido infinito de sentimento, 
sensação, esforço e ação, que cada vez mais aumentam variada e intensamente acima 
dos mudos turbilhões da matéria, a eternidade ganha força, enchendo de conteúdo 
após conteúdo de autoafirmação, e o Deus desperto pode pela primeira vez declarar 
ser boa a criação.  
Mas note que junto com a vida veio a morte, e que a morte é o preço que a nova 
possibilidade do ser chamado “vida” teve que pagar por si mesmo. E se a 
permanência fosse o alvo, a vida, em primeiro lugar, não deveria ter começado, pois 
de nenhuma forma é possível que ela possa corresponder à durabilidade dos corpos 
inorgânicos. Eis o ser, essencialmente precário e corruptível, uma aventura na 
mortalidade, em que organismos metabolizantes obtêm da matéria de longa duração, 
empréstimos em seus termos, em curtos prazos, cursos finitos de seres individuais. 
No entanto, é precisamente através do brevemente arrebatado autossentimento, pena 
e o sofrimento dos indivíduos finitos, com o passo da consciência intensificado pela 
própria pressão da finitude, que a paisagem divina explode em cor e a divindade 
torna-se a própria experiência... 
Note também que nessa inocência da vida, antes do advento do conhecimento, a 
causa de Deus não pode se enganar. Seja qual for a variedade que a evolução traz à 
tona e acrescenta às possibilidades de sentir e de agir, enriquece-se, assim, a 
autoexperimentação do fundamento do ser. Cada nova dimensão que o 
mundo-resposta abre em seu curso significa outra modalidade em que Deus 
experimenta a sua essência oculta e descobre a si mesmo através das surpresas do 
mundo-aventura. E toda a sua colheita de ansiosa labuta, se brilhante ou sombria, 

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis  

           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                               ISSN:  2448-3095 

                                                            

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


 

EM BUSCA DE UMA EPISTEME: REFLEXÕES HERMENÊUTICAS A PARTIR DE HANS JONAS 

 
FRANCISCO VALE LIMA 

CLÉVER LUIZ FERNANDES 
                                                                      
                                                 
 

expande o transcendente tesouro de eternidade temporalmente vivido. Se isso é 
verdade para a ampliação do princípio de diversidade como tal, é ainda mais 
verdadeiro para a intensificação do espectro e a paixão da vida que vai de par com o 
aumento da percepção e motilidade em animais. A cada vez mais aguçada avidez de 
apetite e medo, prazer e dor, triunfo e angústia, amor e mesmo crueldade – sua 
própria margem é o ganho da divindade. Sua incontável, mas nunca atenuada 
incidência – portanto, a necessidade da morte e o novo nascimento –, fornece a 
essência temperada a partir da qual a divindade se reconstitui. Tudo isso, a evolução 
fornece na mera suntuosidade do seu jogo e severidade de seu esporão. Suas 
criaturas, apenas por se satisfazerem na busca de [preservar] suas vidas, reivindicam 
a ventura divina. Mesmo seu sofrimento aprofunda a plenitude da sinfonia. Assim, 
deste lado do bem e do mal, Deus não pode perder no grande jogo evolucionário. 
Tampouco pode ainda ganhar abrigando-se totalmente de sua inocência, e uma nova 
esperança cresce nele em resposta à direção que a deriva inconsciente da imanência 
gradualmente leva. 
E então ele treme, pois o impulso da evolução, realizado por seu próprio ímpeto, 
passa o limiar onde a inocência cessa e um critério inteiramente novo de sucesso e 
fracasso toma conta da aposta divina. O advento do homem significa o advento do 
conhecimento e da liberdade, e, com este dom supremo de dois gumes, a inocência 
do mero tema da vida autorrealizável cedeu lugar à carga da responsabilidade sob a 
disjunção do bem e do mal. À promessa e risco dessa agência, a causa divina, 
revelada, afinal, de agora em diante, encontra-se comprometida; e sua questão treme 
na balança. A imagem de Deus, hesitantemente iniciada pelo universo, por tanto 
tempo trabalhada acima – e deixada indefinida – nas amplas e, depois, no estreitar 
das espirais da vida pré-humana, passa com essa última torção, e com uma 
aceleração dramática do movimento, dentro da confiança precária do homem, para 
ser concluída, salva ou danificada pelo que ele fará a si mesmo e ao mundo. E nesse 
impacto impressionante de seus atos sobre o destino de Deus, no próprio aspecto do 
ser eterno, reside a imortalidade do homem. 
Com o aparecimento do homem, a transcendência despertou a si mesma e daí em 
diante acompanha os seus feitos, prendendo a respiração, de suspense, esperando e 
avocando, regozijando-se e enlutando-se, aprovando e reprovando, e, ouso dizer, 
fazendo-se sentir por ele, mesmo quando não intervém na dinâmica da sua cena 
mundana: pois, pode não ser que pelo reflexo do seu próprio estado, já que oscila 
com o agir do homem, o transcendente lance luz e sombra sobre a paisagem 
humana. (Jonas, 2016, p. 21-25). 

 

Conforme se percebe, o mito original de Jonas aborda a questão acerca do início das 

coisas e do seu devir, apresentando Deus como a fonte ou o substrato original donde tudo 

procedeu, por meio de seu despojamento que é uma renúncia e auto-limitação por parte de 

Deus. Ao mesmo tempo, tal despojamento pode ser encarado enquanto uma espécie de 

kénosis22 divina, já que Deus se esvazia de sua substância e a entrega à criação tornando-se 

imanente a ela, no sentido de que ele nada mais é e, se é que ele pode ainda ser algo, só o será 

por meio da criação. 

Nesse sentido, é possível extrairmos, já dessa afirmação, algo profundamente relevante 

para nossa reflexão: não há aqui qualquer resquício de dualismo. Ao contrário, o substrato da 

natureza comportaria em si uma dimensão profundamente espiritual. É bem verdade que 

22 Segundo Nicola Abbagnano (2007, p. 689), por kénosis se entende o esvaziamento de si realizado pelo Verbo 
Divino, tal como Paulo apresenta em sua carta a Filêmon, 2,7. Segundo Paulo, o Cristo, ao se encarnar, se 
humilhou e se rebaixou ao nível humano, morrendo na cruz como um escravo. 

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis  

           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                               ISSN:  2448-3095 

                                                            

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


 

EM BUSCA DE UMA EPISTEME: REFLEXÕES HERMENÊUTICAS A PARTIR DE HANS JONAS 

 
FRANCISCO VALE LIMA 

CLÉVER LUIZ FERNANDES 
                                                                      
                                                 
 
Jonas desenvolve a tese de integração das polaridades (espírito-matéria) de modo mais 

contundente ao longo de todo o seu Princípio vida. Entretanto, a forma como Jonas expõe a 

relação espírito (por meio da imagem de um Deus que se entrega) e matéria (por meio da 

imagem de uma natureza que recebe aquele substrato divino) é profunda e, de certo modo, 

sintetiza aquela integração acima mencionada.   

Ao esvaziar-se, Deus concede plena autonomia à natureza de modo que ela, doravante, 

poderia se regular segundo as suas próprias leis e, no bojo dessas, interna à natureza, 

apresenta-se uma espécie de memória cósmica, como é possível se ler:  

 
Em vez disso, a fim de que o mundo possa ser, e ser por si, Deus renunciou a seu ser, 
despojando-se de sua divindade – para recebê-la de volta da Odisseia do tempo 
ponderado com a fortuita colheita da imprevisível experiência temporal: 
transfigurado ou possivelmente mesmo desfigurado por ela (Jonas, 2016, p. 21. 
Itálico nosso). 

.  

Esta memória, por outro lado, não implica em afirmar a existência de um destino 

cósmico (entendido enquanto necessidade que domina e regula a tudo), mas nos permite 

afirmar, por outro lado, uma integração inseparável entre as substâncias hipostasiadas por 

Descartes, como se lê: 

 
E por éons sua causa está segura nas mãos lentas do acaso e probabilidade cósmicos 
– enquanto, a todo o tempo, podemos presumir uma paciente memória dos giros da 
matéria a se acumular num acompanhamento cada vez mais expectante de 
eternidade pelos trabalhos do tempo –, uma hesitante emergência de transcendência 
a partir da opacidade da imanência (Jonas, 2016, p.22).  

  

Essa narrativa exige que se altere, tanto axiológica quanto filosoficamente, a imagem 

de natureza construída pela modernidade. Uma vez que o mundo passa a existir a partir da 

renúncia de si proferida pelo Divino23, essa renúncia lança sobre os ombros da criatura toda a 

responsabilidade sobre o mundo. Por óbvio, tal responsabilidade tem o peso objetivo que o ser 

consciente extrai de seu lugar no mundo (ou seja, enquanto ser livre e, por isso, responsável). 

Caso se perceba na condição apresentada por Jonas, ao vivente consciente não resta outra 

saída senão perceber-se enquanto um com o todo que é o mundo e, como tal, responsável pelo 

mesmo, levando em conta o poder que possui. Ao se perceber um com a criação, já não é 

possível que haja espaço para uma leitura dual da natureza. Em outras palavras, o monismo 

23 Acerca disto, diz-nos Jonas (2004, p. 268): “Renunciando à sua própria invulnerabilidade, a razão eterna 
permitiu que o mundo existisse. É a esta autonegação que toda criatura deve sua existência, com ela recebendo o 
que pode receber do além. Tendo-se entregue inteiramente ao mundo em formação, Deus nada mais tem para dar. 
Agora é ao ser humano que compete dar-lhe”. 

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis  

           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                               ISSN:  2448-3095 

                                                            

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


 

EM BUSCA DE UMA EPISTEME: REFLEXÕES HERMENÊUTICAS A PARTIR DE HANS JONAS 

 
FRANCISCO VALE LIMA 

CLÉVER LUIZ FERNANDES 
                                                                      
                                                 
 
jonasiano é, em primeira instância, um monismo integrador das capacidades espirituais dos 

indivíduos em suas construções autocompositivas da realidade.  

Decorrente da análise supramencionada, o monismo jonasiano possui uma natureza 

profundamente ressignificadora. Sua visão ressignifica a noção de Deus que aqui não assume 

o lugar de o totalmente outro, o motor imóvel, ou um ser pessoal, nem o tem enquanto ser 

anímico que se oculta no cosmos. Ele é o substrato do mundo que optou por se esvaziar de 

todas as suas prerrogativas em favor da criação e, agora, é ela o ser vivente: seja por meio da 

vida física que ela abriga em seu seio, seja por meio da vida espiritual (decorrente da 

primeira). Ou seja, não há em Deus mais culpa ou benevolência, porque tudo o que há é o 

gesto final de sua autoimolação em favor de sua criação, sua aposta final que, por ser, é boa. 

Sua visão ressignifica, ainda, a noção de vida e dessa visão decorre a construção 

ressignificada de uma ética não dualista (dado que tudo está univocamente interligado).  

Heinz Jansohn, ao interpretar o mito jonasiano afirma que, apesar de se referir a um 

mito teogônico, Jonas permanece fundamentalmente inserido no campo da reflexão filosófica. 

O mito, neste caso, se apresenta enquanto meio de suposição figurativa crível que vagueia no 

horizonte da reflexão metafísica sem cair no irracionalismo. Exatamente por isso, a proposta 

de Jonas é que seu mito não seja decomposto a partir de caracteres psicológicos ou 

sociológicos, mas antes que sirva como forma de experiências existenciais ou de estados 

emocionais fundamentais ou como forma de espelhamento de automanifestações em nossa 

experiência mais profunda. Não nega que seja uma invenção, mas que em nada nega a 

situação do mundo hodierno.  

Em termos de organização, pode-se perceber que o mito jonasiano está estruturado em 

três partes fundamentais, cada uma delas corresponde a um dos estágios de sua produção 

filosófica, e, a interligação dos três momentos em uma única narrativa coesa demonstra, 

novamente, a unidade de sua obra.  

A primeira parte composta pelos parágrafos 1 e 2 corresponde à incursão jonasiana no 

universo gnóstico. Por óbvio, Jonas manifesta um reverso daquilo proposto pela mitologia 

gnóstica. Exatamente por isso, nesta parte, surgem temas como a criação a partir de uma ação 

divina ou espiritual, tal como se encontra no gnosticismo. A diferença está no fato de que, ao 

contrário do gnóstico, no mito jonasiano, a criação fora querida por Deus, a tal ponto de ser 

ele o substrato de composição da mesma. Revela, ainda, traços da imersão gnóstica a partir da 

presença de termos típicos daquele tipo de composição narrativa: éons, espaço, tempo... cada 

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis  

           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                               ISSN:  2448-3095 

                                                            

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


 

EM BUSCA DE UMA EPISTEME: REFLEXÕES HERMENÊUTICAS A PARTIR DE HANS JONAS 

 
FRANCISCO VALE LIMA 

CLÉVER LUIZ FERNANDES 
                                                                      
                                                 
 
um assumindo um caráter similar, mas, essencialmente diverso daquele proposto pelo 

gnosticismo.  

A segunda parte, composta pelos parágrafos 3, 4 e 5, corresponde aos estudos 

jonasianos acerca da filosofia da natureza ou de sua biologia filosófica, ou ainda, de sua 

fenomenologia da vida. A presença de temas como o da superação da matéria pelo advento da 

vida; ou da importância filosófica do metabolismo para a compreensão do fenômeno da vida; 

da evolução enquanto fenômeno rico em potencialidade e, como tal, de espiritualidade, dão o 

mote deste segundo bloco.  

A terceira parte do mito é formada pelos parágrafos 6, 7 e 8. Nesta, encontramos a fase 

final da filosofia jonasiana: a filosofia da ação (ética e política). O fator emergente que 

provoca tal transitividade é o surgimento do humano, fruto da evolução. Com a presença do 

humano, a espiritualidade assume caráter reflexo e, por conta disso, o advento do homem 

implica no advento do conhecimento e da liberdade (reflexa). Esse humano, porque dotado de 

poder, é imago dei e, portanto, sobre seus ombros pesa a responsabilidade sobre o mundo. 

Mundo este que passa a ser não mais “apenas” natural, mas é também cultural. Dessa 

composição surge o que Jonas chama no mito de “paisagem humana”.  

Em termos estilísticos, ao que nos parece, Jonas ao compor seu mito, segue uma longa 

tradição de escrita judaica que remonta aos tempos dos escritos bíblicos. Parece-nos que Jonas 

se vale do estilo quiasmático24 de escrita. Neste sentido, o mito jonasiano parece seguir a 

seguinte estrutura: 
 

Quadro 1 – Análise quiasmática do mito jonasiano 

Parágrafo Tema  Parágrafo  Tema  

01 - O agir de Deus; 
- Ser de Deus no mundo que configura 
e reconfigura a Natureza. 

08 - O agir do humano; 
- A ação do humano no mundo por meio 
do qual configura e reconfigura a 
Natureza. 

02 - Os éons moldam e comandam o 
cosmos. 

07 - O comando/responsabilidade do mundo 
concentrado nas mãos do humano. 

24 O termo quiasmo vem do grego χιασμόϛ. Refere-se a uma disposição cruzada de ideias, termos ou versos em 
uma determinada narrativa, composta seja sob a forma de poema ou não. A composição do quiasmo geralmente 
se dá sob a forma a, b, c; c, b, a, em que as ideias cruzadas não apenas se repetem, mas são enriquecidas com 
novas informações. A vantagem do estilo quiasmático consiste no fato de ele fomentar à reflexão e ao 
pensamento abstrato. Por isso, é repleto de nuances que exigem do leitor um espírito atento para que lhe possa 
extrair algo. 

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis  

           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                               ISSN:  2448-3095 

                                                            

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


 

EM BUSCA DE UMA EPISTEME: REFLEXÕES HERMENÊUTICAS A PARTIR DE HANS JONAS 

 
FRANCISCO VALE LIMA 

CLÉVER LUIZ FERNANDES 
                                                                      
                                                 
 
03 - Surgimento da vida como fruto da 

evolução cósmica. 
06 - Surgimento do humano como fruto da 

evolução da vida. 

04 Vida e morte 05 Vida enriquecida; morte enquanto 
necessidade. 

Fonte: Os autores, 2021. 

 
Na análise acima realizada, parece-nos que o coração do mito se encontra nos 

parágrafos 04 e 05. Aliás, toda estrutura quiasmática apresenta o cerne da mensagem 

exatamente no centro da narrativa/texto. Destarte, nos dois parágrafos citados se encontram o 

cerne da filosofia jonasiana: a) a vida como fruto do processo evolutivo, portanto, o orgânico 

como elemento catalisador e agregador de matéria e espírito num único ser, uma clara alusão, 

ainda que sintética, ao seu monismo integral; b) uma vez posta em marcha a dinâmica da vida, 

esta segue enquanto algo valioso em si mesmo, é a isto que se refere quando afirma: “Suas 

criaturas, apenas por se satisfazerem na busca de [preservar] suas vidas, reivindicam a ventura 

divina” (Jonas, 2016, p. 24). Será este valor emanado da coisa em si enquanto existente que 

irá servir como elemento balizador da exigência jonasiana da reivindicação objetiva de um 

senso de responsabilidade para com a vida frágil.  

 

Considerações finais 

 

 De sua imersão no universo gnóstico, Jonas recebe uma herança epistêmica: a riqueza 

filosófica da linguagem mítica. Uma vez de posse de tal herança, Jonas a utiliza de modo a 

colocá-la a serviço de sua narrativa filosófica, de modo que o seu mito, de certa forma, 

sintetiza toda a sua labuta filosófica o que o permite, por meio do mesmo, ressignificar a 

noção de natureza, de vida e de proposição de uma ética não-dualista que desemboca em sua 

tese do monismo integral. 

Ora, o que se está a defender é que a robustez teórica do edifício filosófico jonasiano 

encontra lastro naquela que foi sua primeira grande incursão filosófica, o espectro gnóstico. A 

marca indelével resultante dessa imersão no universo gnóstico é a luta que trava contra o 

dualismo, herança de sua posição antignóstica. Exatamente por isso, Nathalie Frogneux 

(2001, p. 16) afirma que a filosofia jonasiana se volta completamente para a resolução do 

dualismo tendo como fito pensar a dignidade do homem no interior do mundo em que se 

encontra. De qualquer modo, percebemos a existência de uma logicidade no pensamento 

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis  

           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                               ISSN:  2448-3095 

                                                            

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


 

EM BUSCA DE UMA EPISTEME: REFLEXÕES HERMENÊUTICAS A PARTIR DE HANS JONAS 

 
FRANCISCO VALE LIMA 

CLÉVER LUIZ FERNANDES 
                                                                      
                                                 
 
jonasiano que o perpassa como um fio condutor, de modo que não se percebe uma ruptura em 

sua jornada filosófica, havendo apenas uma maturação gradativa e radical da mesma. 

No que se refere às bases gnósticas jonasianas, convém que se faça aqui um adendo. 

Nossa intenção foi perceber quais as categorias que Jonas extrai do gnosticismo e que hão de 

se manifestar em sua produção filosófica futura. Destarte, pode-se mencionar o dualismo, a 

recorrência à ontologia enquanto categoria fornecedora de bases explicativas para a realidade, 

o uso do mito como elemento hermenêutico e o niilismo axiológico, enquanto resultado do 

esvaziamento de sentido do mundo, o mais incômodo de todos os hóspedes25.  

Tendo, portanto, em mãos as concepções clássica e moderna de teoria, além da 

sabedoria oriunda de seus estudos acerca do gnosticismo (a partir de uma concepção 

desmitologizada, posto que Jonas aplica o Existencialismo como método ou como chave de 

interpretação do espectro gnóstico sob a orientação de Rudolf Bultman), Jonas pôde elaborar 

senão uma nova forma de episteme, ao menos nos legou uma nova hermenêutica (ainda que 

tal abordagem já a encontremos em Platão, por exemplo). 

Não estamos com isso a defender um certo relativismo epistêmico. Ao contrário, em 

face do desafio apresentado (ressignificar a noção de vida e de natureza para que sobre estas 

sobrevenha a responsabilidade como princípio de ação), Jonas valeu-se de todo o rigor 

acadêmico-científico (vide o debate transcrito no final da obra Técnica, Medicina e ética 

publicada em versão portuguesa pela editora Paulus). Mas se utilizou, também, da abordagem 

mítica, posto que essa é capaz tanto de sintetizar, quanto de ser abertura. 

De sua oposição ao esvaziamento de sentido de valor do mundo físico próprio do 

gnosticismo emerge sua filosofia da natureza, aquela que será o objeto central de sua reflexão 

filosófica. Dizemos que aqui se encontra a centralidade do pensamento jonasiano porque toda 

a sua construção filosófica (incluindo aqui a aplicação das categorias metafísicas) tem por 

escopo a sua reflexão filosófica acerca da natureza, seja enquanto análise a partir de uma 

filosofia da biologia, seja enquanto elemento de sua abordagem ético-política. Os 

fundamentos de tal abordagem encontram-se sedimentados em sua Biologia Filosófica onde o 

filósofo apresenta a sua visão espiritualizada da natureza em geral e do homem em particular. 

A intenção de Jonas, neste sentido, é apresentar um fundamento que justifique: primeiro uma 

desconstrução da visão dualista acerca da natureza presente na ciência moderna. Este 

dualismo moderno (encabeçado por René Descartes e assumido como dogma pela ciência 

25 Na verdade, esta é uma paráfrase à citação que Jonas faz de Nietzsche, o qual nomeia o niilismo como “o mais 
inquietante de todos os hóspedes” (Jonas, 2004, p. 235). 

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis  

           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                               ISSN:  2448-3095 

                                                            

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


 

EM BUSCA DE UMA EPISTEME: REFLEXÕES HERMENÊUTICAS A PARTIR DE HANS JONAS 

 
FRANCISCO VALE LIMA 

CLÉVER LUIZ FERNANDES 
                                                                      
                                                 
 
nascente) se transmutou em dois tipos de monismos - um de matriz materialista e outro de 

fundamento idealista. Ao criticar tanto estes dualismos quanto as consequências deles 

resultantes (os monismos particulares, ou pós-dualistas, no dizer do filósofo), Jonas apresenta 

como saída um novo tipo de monismo, o qual nomeia de monismo integral26.  Esse novo tipo 

de monismo é prefigurado em sua narrativa mítica e explicitado em sua Biologia Filosófica 

(Jonas, 2004, p. 267). Dessa nova visão monista da realidade resulta uma nova consideração 

axiológica da natureza. Ora, uma vez que o que se tem em voga na ciência contemporânea 

(validada por um discurso metafísico) é a ideia de uma natureza desespiritualizada, portanto, 

passível de ser compreendida apenas pelo crivo da quantificação, não convém que sobre ela 

incida nenhum tipo de valor espiritual. Com isso, despojava-se a natureza de todo e qualquer 

tipo de interioridade e, por consequência, de todo e qualquer tipo de valor (exceto o valor de 

usufruto). O problema é que esta visão se amplificou a tal ponto de nos encontrarmos (por 

conta da tecnociência27) sob a iminência de destruirmos a vida em sua essência (em médio ou 

longo prazo). O que exige da filosofia uma nova abordagem interpretativa do pensar e do agir 

humano.  

 

Referências 

 

ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. In: ARISTÓTELES. Os pensadores IV. Rio de Janeiro: 
Abril Cultural, 1973. 
 
BACON, Francis. Novum Organum: ou verdadeiras indicações acerca da interpretação da 
natureza e Nova Atlântida. São Paulo: Nova Cultural, 1988 (Col. Os pensadores). 
 
FROGNEUX, Nathalie. Hans Jonas ou la vie dans le monde. Bruxelas: De Boeck Université, 
2001. 
 
GORDON, P. E. Continental divide: Heidegger, Cassirer, Davos. Cambridge: Harvard 
University Press. 2010. 
 

27 Jonas utiliza sempre o termo “ciência moderna” ou, ainda, “técnica moderna”. De qualquer modo, Jonas 
considera que tal ciência possui um caráter fundamentalmente técnico, por isso, nos valemos do termo 
tecnociência. 

26 Diz-nos Jonas que “Um novo monismo integral, isto é, filosófico, não poderá suprimir a dualidade mas terá 
que superá-la”. A intenção é elevar ambos os monismos particulares (pautados na matéria por um lado e na 
consciência, por outro), a ponto de ambos se fundirem, ou seja, erguê-los a ponto das fronteiras que limitam a 
ambos venham a desaparecer, fundindo-se numa nova forma de monismo em que matéria e consciência se vejam 
imbricadas e indissociáveis. Não se trata de resgatar o hilemorfismo aristotélico (uma vez que nesse não se 
encontra presente a liberdade do orgânico), tampouco um regresso à noção da physis grega (apesar de tal querela 
já se encontrar ali presente, denominado por Jonas como “monismo integral da idade primitiva” (Jonas, 2004, p. 
26)). 

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis  

           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                               ISSN:  2448-3095 

                                                            

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


 

EM BUSCA DE UMA EPISTEME: REFLEXÕES HERMENÊUTICAS A PARTIR DE HANS JONAS 

 
FRANCISCO VALE LIMA 

CLÉVER LUIZ FERNANDES 
                                                                      
                                                 
 
HEIDEGGER, Martin. Caminhos de floresta. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2012. 
 
HEIDEGGER, Martin. Kant und das problem der metaphysik. Frankfurt am Main: 
Klostermann GmbH [1929]. 2010. 
 
HEIDEGGER, Martin. Carta sobre o humanismo. São Paulo: Centauro, 2005. 
 
JANSOHN, Heinz. Hans Jonas: responsabilidade por Deus e pelo mundo. In : 
HENNIGFELD, Jochem & JANSOHN, Heinz. Filósofos da Atualidade: uma Introdução. São 
Leopoldo: Unisinos, 2006, p. 93-117 
 
JONAS, Hans. O conceito de Deus após Auschwitz: uma voz judia. São Paulo: Paulus, 2016. 
 
JONAS, Hans. Técnica, medicina e ética: sobre a prática do Princípio Responsabilidade. São 
Paulo: Paulus, 2013. 
 
JONAS, Hans. Matéria, espírito e criação: dados cosmológicos e conjecturas cosmogônicas. 
Petrópolis: Vozes, 2010. 
 
JONAS, Hans. Evolution et Liberté. In: Evolution et Liberté. Traduit de l’allemand et présenté 
par Sabine Cornille et Philippe Ivernel. Paris: Payot & Rivages [2000] 2005, p. 25-57. 
 
JONAS, Hans. O princípio vida: fundamentos para uma biologia filosófica. Petrópólis: Vozes, 
2004. 
 
JONAS, Hans. Immortality and the Modern Temper. In: Harvard Theological Review. 55, 
1962, p. 1-20.  
 

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis  

           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                               ISSN:  2448-3095 

                                                            

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis

