
           Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
                 Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                                 ISSN:  2448-3095

                                                                             

O LUTO E O ENCANTAMENTO COMO RESPOSTAS À PRODUÇÃO 

DE VIDAS NÃO VIVÍVEIS

MOURNING AND ENCHANTMENT AS RESPONSES TO THE PRODUCTION OF 

UNLIVABLE LIVES

Vitor Mateus dos Reis Martins Duarte1

Resumo: O presente artigo almeja produzir uma análise sobre a relação entre a ausência de luto pela 
perda de determinadas vidas e a precariedade dessas vidas que foram perdidas. Busca-se aqui 
compreender a relação entre a enlutabilidade presente no pensamento de Judith Butler e a construção 
de vidas que dada a tamanha precariedade a que são submetidas, não são vidas vivíveis. Para realizar 
essa tarefa, este texto se debruça em algumas obras da filósofa estadunidense Judith Butler, mais 
especificamente nos livros: Vida Precária: os poderes do luto e da violência e Quadros de Guerra: 
quando a vida é passível de luto? Além disso, o texto mobiliza outros pensadores que ajudam no 
entendimento da enlutabilidade e do encantamento, tais como: Frantz Fanon, Achille Mbembe, Carla 
Rodrigues, Movimento Mães de Maio, Renata Gonçalves, Adilbênia Freire Machado, Eduardo David 
de Oliveira, Luiz Antonio Simas e Wanderson Flor do Nascimento. O trabalho buscará na concepção 
de luto de Judith Butler um instrumento para pensar na gestão da vida e da morte imposta a 
determinadas vidas, defende-se que é possível enxergar o luto como uma significativa ferramenta ética 
e política a partir do pensamento da filósofa estadunidense, destacando a relevância de lembrar a dor 
da perda e a importância da vida dos que já morreram. Ademais, este artigo invocará o conceito de 
encantamento presente na filosofia afro-brasileira como um complemento ao enlutamento, esses dois 
conceitos podem se tornar respostas à violência que transforma algumas vidas e não visíveis e 
consequentemente em vidas não passíveis de luto.
Palavras-chave: Luto; Encantamento; Vida; Morte; Reconhecimento.

Abstract: This article aims to produce an analysis of the relationship between the lack of mourning 
for the loss of certain lives and the precariousness of these lives that were lost. The aim here is to 
understand the relationship between the mourning present in Judith Butler's thought and the 
construction of lives that, given the great precariousness to which they are subjected, are not livable 
lives. To accomplish this task, this text focuses on some works by the American philosopher Judith 
Butler, more specifically in the books: Precarious Life: the powers of mourning and violence and 
Frames of War: when is life capable of mourning? In addition, the text mobilizes other thinkers who 
help in the understanding of mourning and enchantment, such as: Frantz Fanon, Achille Mbembe, 
Carla Rodrigues, Movimento Mães de Maio, Renata Gonçalves, Adilbênia Freire Machado, Eduardo 
David de Oliveira, Luiz Antonio Simas and Wanderson Flor do Nascimento. The paper will seek in 
Judith Butler's conception of mourning an instrument to think about the management of life and death 
imposed on certain lives. It is argued that it is possible to see mourning as a significant ethical and 

1 Doutorando no Programa de Pós-Graduação em Filosofia da Universidade Federal do ABC. Mestre e 
Licenciado em Filosofia pela UFABC. E-mail: vitormateusduarte@gmail.com

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


O LUTO E O ENCANTAMENTO COMO RESPOSTAS À PRODUÇÃO DE VIDAS NÃO VIVÍVEIS

VÍTOR MATEUS DOS REIS MARTINS DUARTE
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                               ISSN:  2448-3095

                                                           

political tool based on the thinking of the American philosopher, highlighting the relevance of 
remembering the pain of loss and the importance of the lives of those who have already died. 
Furthermore, this article will invoke the concept of enchantment present in Afro-Brazilian philosophy 
as a complement to mourning. These two concepts can become responses to the violence that 
transforms some lives and makes them invisible and consequently, lives that cannot be mourned.

Keywords: Mourning; Enchantment; Life; Death; Recognition.

A terra está coberta de valas
e a qualquer descuido da vida

a morte é certa.
A bala não erra o alvo, no escuro
um corpo negro bambeia e dança.

A certidão de óbito, os antigos sabem,
veio lavrada desde os negreiros.

Conceição Evaristo

Introdução

Este artigo tem como principal tarefa a realização de uma análise sobre a relação entre 

a ausência de luto pela perda de determinadas vidas e a precariedade dessas vidas que foram 

perdidas. Para realizar essa tarefa, o texto traça um percurso por algumas obras da filósofa 

estadunidense Judith Butler e mobiliza alguns outros pensadores que ajudam a refletir sobre a 

precariedade de algumas vidas e a enlutabilidade. 

Um desses pensadores é o psiquiatra e filósofo martinicano Frantz Fanon. Em os 

Condenados da Terra, Fanon traz uma série de relatos que demonstram a precariedade da 

vida dos seres humanos submetidos ao colonialismo. Uma demonstração disso é a segregação 

espacial que existe em um território colonizado.

Fanon observa que na Argélia a colonização francesa impôs diferenças significativas 

entre a cidade do colonizador e a cidade do colonizado. Os assentamentos dos colonizados são 

privados dos recursos básicos de sobrevivência, os colonizados enfrentam a fome, a ausência 

de saneamento básico, entre outras coisas, enquanto na cidade dos colonizadores há condições 

para manutenção confortável da vida.

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


O LUTO E O ENCANTAMENTO COMO RESPOSTAS À PRODUÇÃO DE VIDAS NÃO VIVÍVEIS

VÍTOR MATEUS DOS REIS MARTINS DUARTE
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                               ISSN:  2448-3095

                                                           

Há um completo domínio do colonizador sobre o colonizado, ao impor a 

sobrevivência em um local sem os recursos básicos para a manutenção da vida, ocorre não só 

uma gestão da vida como também da morte. O filósofo camaronês Achille Mbembe denomina 

essa imposição do colonialismo como necropolítica, o necropoder é uma forma de controle 

sobre a vida e sobre a morte dos dominados.

No ensaio Necropolítica presente em Políticas de Inimizade, Mbembe cita a passagem 

de Fanon em os Condenados da Terra sobre a cidade do colonizado. Para o filósofo 

camaronês a soberania colonial representa a capacidade de definir quem interessa e quem não 

interessa, de decidir quem é prescindível e quem não é (Mbembe, 2017, p. 131-132).

O colonialismo exerce por meio de mecanismos disciplinares um controle sobre a vida 

e a morte dos colonizados, um controle que demonstra a ausência de importância dessas 

vidas, vidas não vivíveis, vidas precárias. De certa forma, em Antigone’s claim, Quadros de 

guerra: Quando a vida é passível de luto? e Vida precária: os poderes do luto e da violência, 

Judith Butler está pensando essa gestão da vida e da morte imposta a determinadas vidas.

Entretanto, Judith Butler ultrapassa as reflexões de Fanon e Mbembe trazendo um 

outro conceito, o de luto. A filósofa estadunidense destaca a importância do luto e como ele 

pode ser uma significativa ferramenta ética e política. Diante disso, este texto busca 

compreender a relação entre a enlutabilidade presente no pensamento de Judith Butler e a 

construção de vidas que dada a tamanha precariedade a que são submetidas, não são vidas 

vivíveis.

O clamor dos mortos: a potência do luto e do encantamento

Judith Butler começou a pensar sobre o tema que é objeto deste trabalho a partir da 

epidemia de HIV que atingiu os Estados Unidos nos anos 1980. Naquele momento, o vírus do 

HIV era extremamente letal e vitimou fortemente a comunidade LGBT, especialmente os 

homens gays, o que gerou uma associação da comunidade com a doença, ao ponto do vírus 

ser denominado “peste gay2”.  

2 No Brasil, o HIV fez muitas vítimas, mas chegou num momento político diferente. A promessa de 
redemocratização - inconclusa, como hoje é evidente - nos levava de volta às ruas e quebrava o silêncio imposto 
por mais de duas décadas de ditadura militar. O vírus da Aids, embora também tenha feito numerosas vítimas, se 
tornou mais uma bandeira por direito à saúde e ao longo dos anos seguintes, o país viria a se tornar modelo de 
política de prevenção e tratamento exemplares. Coube à família Souza - Betinho, Henfil e Chico Mário - ser 
símbolo da doença e da necessidade de falar dela (Souza, 1994). Os três irmãos hemofílicos contaminados por 
transfusões de sangue, à época não testado, não precisavam temer o estigma trazido pelo vírus. A fundação da 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


O LUTO E O ENCANTAMENTO COMO RESPOSTAS À PRODUÇÃO DE VIDAS NÃO VIVÍVEIS

VÍTOR MATEUS DOS REIS MARTINS DUARTE
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                               ISSN:  2448-3095

                                                           

A partir do instante em que o HIV passou a ser associado à comunidade LGBT, os 

portadores do vírus passaram a conviver não só com o peso da doença, mas também com o 

estigma que ela trazia. De modo que pessoas públicas como artistas e intelectuais foram 

privados do direito de receber honras fúnebres por terem sido vítimas de um vírus associado 

aos gays. É em relação a essa situação que Butler traz a primeira referência ao luto em sua 

obra, o livro Gender Trouble de 1990 que traz o fracasso no reconhecimento das vidas 

perdidas para o vírus da Aids (Rodrigues, 2020, p. 60-61).

Carla Rodrigues (2020) menciona outras obras em que Butler tocou na temática do 

luto: Bodies that matter (1993), The Psychic Life of Power (1997), Antigone’s claim (2000). 

Porém, é em 2004 que Judtih Butler escreve Vida Precária – os poderes do luto e da 

violência¸ livro que servirá como elemento mobilizador da reflexão deste artigo.

Em Vida Precária, Butler traz uma nova situação para pensar o enlutamento, os 

atentados aos Estados Unidos de 2001. Esses atentados expõem os estadunidenses ao luto, 

expõem à perda, expõem à vulnerabilidade. Ao serem atacados em sua própria terra, os 

Estados Unidos se dão conta de que são vulneráveis. 

E o que os Estados Unidos fazem com esse luto? Embarcam em uma busca pelo 

culpado daquela perda, busca que leva a constantes ataques a países do oriente médio. Mas o 

que aconteceria se as vidas árabes perdidas em decorrência dos ataques estadunidenses 

também fossem submetidas a essa lógica? Butler acredita que o luto pode ser canalizado de 

forma muito mais potente, nas palavras dela:

A percepção de que podemos ser violados, de que outros podem ser violados, de que 
estamos sujeitos à morte pelo capricho de outrem: todos esses são motivos de medo e 
luto. O que não é tão certo, porém, é se essas experiências de vulnerabilidade e perda 
precisam levar diretamente a uma violência militar e à vingança. Existem outros 
meios. Se estivermos interessados em deter esses ciclos a fim de produzir resultados 
menos violentos, é sem dúvida importante nos perguntarmos o que pode ser feito 
como política de luto além de uma guerra (Butler, 2019, p. 4).

Defende-se aqui que, Judith Butler enxerga o luto como uma ferramenta ética e 

política. Ela entende que o luto expõe uma forma de vulnerabilidade que é comum a todos. 

Todos estão expostos a essa situação de perda que implica em uma vulnerabilidade, a perda 

Associação Brasileira Interdisciplinar de Aids (Abia), as pesquisas no campo da saúde coletiva abriram caminho 
para a elaboração do luto pelas vidas perdidas para o HIV (Rodrigues, 2020, p. 59).

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


O LUTO E O ENCANTAMENTO COMO RESPOSTAS À PRODUÇÃO DE VIDAS NÃO VIVÍVEIS

VÍTOR MATEUS DOS REIS MARTINS DUARTE
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                               ISSN:  2448-3095

                                                           

do outro demonstra a importância de estar em relação, estar enlutado é perceber que aquela 

vida que não está mais viva era fundamental para a própria existência.

Para destrinchar mais essa questão da vulnerabilidade, a filósofa estadunidense então 

recorre à psicanálise. Há a possibilidade de se pensar em uma noção de vulnerabilidade 

primária, os seres humanos quando nascem estão completamente expostos, dependem de 

outros para sobreviverem. A continuidade da vida dos bebês é dada pelo reconhecimento 

dessa vulnerabilidade, pela noção de que precisam ser protegidos, porém alguns são 

protegidos e outros não (Butler, 2019, p. 35).

É uma questão de reconhecimento, de reconhecer o outro enquanto vida, de 

reconhecer a vulnerabilidade e a humanidade do outro poder ser exposta. Alguns seres 

humanos não são reconhecidos como pessoas, há vidas que não são passíveis de luto, por quê? 

Para Butler algumas vidas não são passíveis de luto, pois não são consideradas vidas vivíveis: 

“A questão não é simples, pois, se uma vida não é digna de luto, ela não é bem uma vida; ela 

não se qualifica como uma vida e não é digna de nota. A vida já está desenterrada, se é que 

pode vier a ser enterrada” (Butler, 2019, p. 38).

As vidas passíveis de luto são humanizadas, são lembradas, possuem rosto, são vidas 

vivíveis. As vidas não passíveis de luto não são humanizadas, não são lembradas, não 

possuem rosto, não são vidas vivíveis. Algumas vidas não podem ser enlutadas, isso expõe 

que elas não foram vivíveis, elas foram uma forma de morte em vida, um estado de suspensão 

entre a vida e a morte:
A violência contra aqueles que já não estão exatamente vivos, ou seja, estão vivendo 
em um estado de suspensão entre a vida e a morte, deixa uma marca que não é uma 
marca. Não haverá nenhum ato público de luto (disse Creonte em Antígona). Se existe 
um “discurso”, ele é silencioso e melancólico, e nesse discurso não existiram vidas, ou 
perdas; não existiu nenhuma condição física comum, nenhuma vulnerabilidade que 
servisse de base para a compressão da nossa coletividade; e não existiu nenhuma 
separação dessa coletividade (Butler, 2019, p. 39).

Algumas vidas estão fora do círculo de proteção necessário para a sobrevivência. Por 

que há obituários para as vítimas do World Trade Center e não pode haver obituários para as 

vítimas do colonialismo na Palestina? Judith Butler entende a necessidade e a importância dos 

obituários para as vítimas do World Trade Center, mas entende que a existência desses 

obituários somada a não existência dos obituários aos palestinos demonstra uma seletividade. 

Uma seletividade que mostra que algumas vidas não são passíveis de luto, se elas não podem 

ser enlutadas significa que não possuem importância, que não eram vivíveis, que não foram 

reconhecidas e que, portanto eram precárias. 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


O LUTO E O ENCANTAMENTO COMO RESPOSTAS À PRODUÇÃO DE VIDAS NÃO VIVÍVEIS

VÍTOR MATEUS DOS REIS MARTINS DUARTE
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                               ISSN:  2448-3095

                                                           

Essa noção de precariedade é retomada por Butler na introdução do livro Quadros de 

Guerra – Quando a vida é passível de luto? Lançado em 2009. Em Vida precária, vida 

passível de luto, ela trabalha como um conceito importante para entender a seletividade do 

luto público, o enquadramento.

O ocidente produz enquadramentos epistemológicos que transformam certas vidas em 

não qualificadas como vidas, existências dispensáveis e que por isso não podem ser perdidas 

no sentido pleno da palavra (Butler, 2015, p. 12). Um exemplo disso são os corpos negros e 

periféricos no Brasil, são enquadrados como vidas não vivíveis e consequentemente como 

vidas não passíveis de luto.

É necessário escapar desse enquadramento, olhar como as vidas negras são 

importantes, tanto aquelas que estão aqui como aquelas que não estão mais aqui, subverter a 

ordem e entender o porquê essas vidas estão em condição de precariedade. Para realizar essa 

tarefa Butler fala em enquadrar o enquadramento, como destaca Carla Rodrigues:

Oferecer reconhecimento e estabelecer a condição de possibilidade de reconhecimento 
caminham juntos, mas pensar apenas no reconhecimento é insuficiente para pensar no 
que enquadra a condição de ser reconhecido. Do mesmo modo, pensar no luto – ainda 
que deslocado da categoria clínica para uma categoria ético-política – é insuficiente 
porque é preciso pensar o que enquadra certas vidas como enlutáveis. E, por fim, 
pensar a precariedade, essa que acomete as mulheres, os negros, os pobres, os gays, as 
lésbicas, os trans, também é insuficiente sem refletir sobre qual é a condição de 
possibilidade de enquadrar exatamente essas vidas como precárias e outras não. 
Enquadrar o enquadramento é outra maneira de dizer que a tarefa é pensar não apenas 
na precariedade de cada uma dessas formas de vida, mas pensar no que sustenta a 
condição de possibilidade de manter essas vidas precárias (Rodrigues, 2020, p. 67).

 A partir da relação exposta entre violência, precariedade e enlutabilidade na teoria 

butleriana, este artigo defende que o luto é uma forma de resposta à produção de vidas não 

vivíveis. As vidas enquadradas como não vivíveis precisam ser enlutadas, enlutar essas 

pessoas e ir contra a proibição do luto público é um ato político, é mostrar que aquelas vidas 

enquadradas dessa forma mereciam ser vividas, que possuíam rosto, que eram importantes. O 

luto é uma ferramenta fundamental.

É possível pensar isso no próprio Brasil. Por que os brasileiros lembram as vítimas de 

atentados nos Estados Unidos, na França, no Reino Unido e não lembram as vítimas de 

atentados na Nigéria3, no Senegal, na Palestina? Trazendo a questão ainda mais para o âmbito 

3 Um caso que exemplifica isso é o grande desconhecimento do Boko Haram no Brasil. Organização jihadista 
fundamentalista islâmica sunita que pratica atentados terroristas no norte da Nigéria e já vitimou milhares de 
pessoas.

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


O LUTO E O ENCANTAMENTO COMO RESPOSTAS À PRODUÇÃO DE VIDAS NÃO VIVÍVEIS

VÍTOR MATEUS DOS REIS MARTINS DUARTE
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                               ISSN:  2448-3095

                                                           

nacional, em 2006, São Paulo viveu uma onda de ataques contra as forças policiais, qual foi a 

resposta do poder público a isso? Uma série de assassinatos de pessoas periféricas que muitas 

vezes não tinham nenhuma relação com os ataques aos policiais (Gonçalves, 2012, p. 135).

Esses jovens periféricos e na maioria das vezes negros, jovens foram mortos em 

decorrência da violência estatal, não fazem parte daquelas vidas que o estado quer lembrar, 

não são dignos de luto, são vidas precárias conforme a teoria de Judith Butler. Mas como 

exposto pela filósofa estadunidense, há a possibilidade de enquadrar o enquadramento, de 

questionar o porquê essas vidas estão em uma condição de precariedade e consequentemente 

não são passíveis de luto.

É o que faz o Movimento Mães de Maio. O Movimento Mães de Maio surgiu como 

resposta ao massacre que os estado cometeu contra jovens periféricos em maio de 2006, 

movimento composto por mães que se organizaram para lutar pelo direito de enterrarem seus 

próprios filhos, pelo direito à justiça:
A Nossa missão é lutar pela Verdade, pela Memória e por Justiça para todas as vítimas 
da violência contra a população Pobre, Negra, Indígena e contra os Movimentos 
Sociais brasileiros, de Ontem e de Hoje. Verdade e Justiça não apenas para @s 
mort@s e desaparecid@s dos Crimes de Maio de 2006 ou dos Crimes de Abril de 
2010, mas para todas as vítimas do massacre contínuo que o estado pratica 
historicamente no país. Nosso objetivo maior é construir, na Prática e na Luta, uma 
sociedade realmente Justa e Livre (Mães de Maio, 2011, p. 20).

As Mães de Maio brasileiras se inspiram nas argentinas4 e trouxeram para o Brasil 

uma luta pelo direito ao luto. Mulheres pobres, periféricas, negras, que se depararam com um 

Estado que abreviou a vida de seus filhos e que negava o direito a uma investigação imparcial 

sobre o que havia ocorrido, como relata Francilane Gomes no livro das Mães de Maio:
Os familiares não tiveram nenhuma assistência do governo, foram mal tratadas nas 
Delegacias de Polícia. Foram, inclusive, inquiridas acerca da vinculação das vítimas 
ao PCC. Ouviram insinuações da possível participação de seus familiares, nos ataques 
“criminosos” ocorridos, bem como em reunião ocorrida na Secretaria de Segurança 
Pública de São Paulo, na data de 12/06/07, ouviram do Diretor do DHPP de São 
Paulo, Dr. Domingos Paulo Neto, referindo que o desaparecido Ronaldo, “não tinha 
uma vida pregressa nada recomendável” (Gomes in: Mães de Maio, 2011, p. 39).

A mesma Francilane descreve a precariedade das vidas desses jovens: Quando vivos, 

eram tratados como “refugo” de uma sociedade marcada pela desigualdade social, sendo 

ainda culpabilizados pelas “escolhas” que fizeram e pelo lugar que ocupam (Gomes in: Mães 

de Maio, 2011, p. 40).

4 Movimento organizado por mulheres que lutavam contra a ditadura militar na Argentina (1976-1983) e 
reivindicavam o direito de saberem o paradeiro de seus filhos, desaparecidos durante o regime.

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


O LUTO E O ENCANTAMENTO COMO RESPOSTAS À PRODUÇÃO DE VIDAS NÃO VIVÍVEIS

VÍTOR MATEUS DOS REIS MARTINS DUARTE
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                               ISSN:  2448-3095

                                                           

Os jovens mortos no massacre de maio de 2006 representam um exemplo do que 

Judith Butler descreve como “morte em vida”. Jovens relegados a espaços precários, sem 

reconhecimento social, sem direito à educação e muitas vezes sem direito a um trabalho 

formal, jovens que foram assassinados simplesmente por serem periféricos e que por 

cometerem esse pecado de viverem uma vida precária não possuem direito ao luto.

Decorre disso a importância do Movimento Mães de Maio, a importância dessas 

mulheres que dizem que a vida de seus filhos tinha valor, que aqueles jovens assassinatos 

merecem ser enlutados, merecem ser lembrados, merecem justiça. Quando essas mães 

enlutam seus filhos publicamente elas estão marcando a existência deles e dizendo que eles 

mereciam o direito de continuar existindo.

Pensar o luto como ferramenta ética e política exige enquadrar o enquadramento, 

subverter essa lógica que enquadra algumas vidas como dispensáveis. Carla Rodrigues e 

Tássia Áquila Vieira dão outro exemplo de utilização dessa ferramenta no artigo A função 

política do luto por Marielle Franco.

Marielle, uma mulher negra, oriunda da favela da Maré, eleita vereadora do município 

do Rio de Janeiro foi brutalmente assassinada em 2018 e seu velório se transformou em uma 

grande manifestação de luto público. A primazia, Marielle se encaixa exatamente no 

enquadramento que coloca uma vida em situação de precariedade no Brasil; mulher, negra, 

moradora de favela.

Mas Marielle era vereadora, cargo capaz de dar projeção nacional na ocasião de uma 

morte tão brutal como a dela. Quando uma mulher com todas essas condições supracitadas e 

que ainda sim foi eleita com a terceira maior votação do pleito do município do Rio de Janeiro 

de 2016 é assassinada, a ideia de vulnerabilidade automaticamente atinge aqueles que 

possuem condição semelhante.

As mulheres, as pessoas negras, os moradores de favelas, os sem-terra enxergaram em 

Marielle uma representação de suas vidas precárias. Enlutar publicamente uma mulher que 

subverteu em vida a lógica da precariedade representaria uma possibilidade de reconhecer o 

valor de vidas enquadradas como não vivíveis, como destacam Rodrigues e Vieira:

É essa a formulação do diagnóstico da Butler quando pergunta “quando a vida é 
passível de luto?”, apontando que há vidas que, quando perdidas, nos dão a dimensão 
de falta, e há vidas que não chegaram a alcançar o estatuto de vidas com valor e por 
isso não alcançam o direito de serem enlutadas como perda coletiva. Marielle Franco 
foi ao mesmo tempo enlutada como perda individual e coletiva, representando, em seu 
assassinato, outras tantas vidas de mulheres, negras, moradoras de favela, que têm 
sido assassinadas sem direito a luto público, mantendo a perda restrita ao ambiente 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


O LUTO E O ENCANTAMENTO COMO RESPOSTAS À PRODUÇÃO DE VIDAS NÃO VIVÍVEIS

VÍTOR MATEUS DOS REIS MARTINS DUARTE
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                               ISSN:  2448-3095

                                                           

familiar e matando também a possibilidade de reconhecimento da vida perdida 
(Rodrigues e Vieira, 2020, p. 139).

Os rituais fúnebres que aconteceram em ocasião da morte de Marielle Franco 

representaram não somente a dor coletiva pela perda de uma vida tão potente como a dela, 

como também a dor que aquelas pessoas sentiam por perder mais uma vida abreviada pela 

violência, mais uma existência negra brutalmente assassinada, mais uma mulher negra que 

perdeu a oportunidade de acompanhar a juventude de sua filha, mais uma pessoa periférica 

executada em condições não esclarecidas.

É no sentido de pensar que o luto público como o demonstrado por Marielle Franco e 

pelos jovens assassinados em maio de 2006 funciona como denuncia da lógica que torna as 

minorias mortas em vida, que este texto traz o conceito de encantamento, mais 

especificamente o encantamento pensado por Luiz Antonio Simas em O corpo encantado das 

ruas.

Simas pensa o encantamento como forma de subverter o enquadramento que 

transforma os sujeitos em situação de precariedade em sujeitos sobreviventes. Para ele, é 

preciso mais do que sobreviver, é preciso supraviver, é preciso pensar naqueles que se foram, 

trazer a tona os seres humanos que morreram, mas são fundamentais para os que ainda 

existem, retomar o conceito de ancestralidade.

Há alguns filósofos brasileiros que buscam refletir sobre os conceitos de 

ancestralidade e encantamento na filosofia. Adilbênia Freire Machado em Ancestralidade e 

encantamento como inspirações formativas: filosofia africana e práxis da libertação defende 

a ancestralidade como um conjunto de saberes circular que funciona como guia para os afro-

brasileiros e o encantamento é um produtor de sentidos, um criador de mundos, aquilo que 

traz a possibilidade de mudança política e de ação (Machado, 2014, p. 59).

A posição de Machado comunga com o pensamento de Eduardo David de Oliveira em 

Filosofia da ancestralidade como filosofia africana: educação e cultura afro-brasileira. Para 

Oliveira a ancestralidade é uma categoria da relação, de estar em ligação com aqueles que 

antecederam os que estão aqui hoje. Uma categoria que se baseando na alteridade é capaz de 

reunir um conjunto de experiências africanas e afrodescendentes:

À Forma Cultural Africana recriada no Brasil chamamos, principalmente nos 
trabalhos de Oliveira, Ancestralidade. Esse foi o regime singular que os africanos 
souberam produzir tanto na Diáspora quanto na África. Regime abrangente capaz de 
englobar todas as experiências de africanos e afrodescendentes e, ao mesmo tempo, 
singularizar cada experiência com seu sentido específico, forjado no calor do 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


O LUTO E O ENCANTAMENTO COMO RESPOSTAS À PRODUÇÃO DE VIDAS NÃO VIVÍVEIS

VÍTOR MATEUS DOS REIS MARTINS DUARTE
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                               ISSN:  2448-3095

                                                           

acontecimento. [...]. Para além do conceito da ancestralidade, ela tornou-se uma 
categoria capaz de dialogar com a experiência africana em solo brasileiro. Assim, ela é 
uma categoria de relação, “pois não há ancestralidade sem alteridade. Toda alteridade 
é antes uma relação, pois não se conjuga alteridade no singular. O Outro é sempre 
alguém com o qual me confronto ou estabeleço contato” (Oliveira, 2007, p. 257). 

“Aí está o fundamento sociológico da ancestralidade” (Oliveira, 2012, p. 39-40). 

Ancestralidade é olhar para o presente e para o futuro privilegiando o conjunto de saberes 

produzido no passado. Nesse sentido, a ancestralidade possibilita o encantamento, 

encantamento entendido como uma atitude perante o mundo, uma ética baseada na 

experiência da ancestralidade. Como argumenta Eduardo Oliveira:

O encantamento não é um estado emocional, de natureza artística que nos arrebata os 
sentidos e nos impõe sua maravilha. Não é da ordem do sublime, à qual não podemos 
resistir, muito menos da ordem religiosa, à qual devemos obedecer. O encantamento é 
uma experiência de ancestralidade que nos mobiliza para a conquista, manutenção e 
ampliação da liberdade de todos e de cada um. Assim, é uma ética. Uma atitude que 
faz sentido se confrontada com o legado dos antepassados. Confrontamento que faz 
sentido se atualizado na contemporaneidade. Estamos para além do conceito de 
tradição e longe do conceito de folclore. A ancestralidade é uma forma cultural em si 
mesma ética porque o contorno de seu desenho é uma circularidade que não admite o 
excluído (Oliveira, 2012, p. 43).

Argumenta-se aqui que para Eduardo Oliveira o encantamento é um modo de agir no 

mundo baseado nesse conceito de alteridade denominado ancestralidade, não há 

ancestralidade sem o outro, não há encantamento sem o outro. Voltando a Luiz Antônio 

Simas, em O corpo encantado das ruas os encantados são aqueles que após a morte física se 

recusam a morrer, são seres humanos que apesar de já terem morrido estão por aí, 

perambulando nas ruas, dançando, jogando capoeira, participando das cerimônias de 

candomblé.

Ora, o encantamento presente em Machado e em Oliveira é uma atitude ética, é utilizar 

o legado dos antepassados para conquistar, manter e ampliar a liberdade de todos e de cada 

um. Mas e o encantamento presente em Luiz Antônio Simas? O encantamento como recusa à 

morte da memória é uma também atitude ética, é impossível confrontar a morte física, mas os 

encantados continuam sobrevivendo na memória. Simas exemplifica isso quando fala de 

Dona Ivone Lara:
A morte física da grande mãe do samba é o detalhe menos importante. A morte como 
o irreversível cessamento das atividades biológicas, sucedida pela decomposição dos 
sistemas, é pouca coisa. Tudo que vive tem que morrer. Tudo que morre pode viver 
pela palavra, pela celebração dos ritos de lembrança e pelo arrebatamento. Tem morto 
mais vivo e dançando mais do que muito vivo que, ainda que respire, morreu: essa 
gente que não dança. (Simas, 2019, p. 88)

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


O LUTO E O ENCANTAMENTO COMO RESPOSTAS À PRODUÇÃO DE VIDAS NÃO VIVÍVEIS

VÍTOR MATEUS DOS REIS MARTINS DUARTE
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                               ISSN:  2448-3095

                                                           

Dona Ivone Lara faleceu em 16 de abril de 2018, mas continua vivendo na memória de 

todos aqueles que beberam em seu legado, continua vivendo pela palavra, pela força de sua 

passagem pela terra. O encantamento é uma atitude ética, pois ao manter os encantados vivos 

pela palavra o que se está dizendo é que a existência deles foi fundamental, que apesar de 

terem morrido fisicamente seguirão vivos na lembrança, se tornarão supraviventes.

Dentro disso, o encantamento funciona como um complemento ao enlutamento. 

Enlutar é lembrar que a perda daquela pessoa é dolorida, lembrar a importância daquela 

pessoa, enlutar é relembrar a dor de não poder mais conviver fisicamente com a pessoa 

querida. Encantar é trazer o morto para o mundo dos vivos por meio da lembrança, por meio 

da palavra, por meio da exaltação da importância daquela vida, por meio da celebração de que 

aquela pessoa pôde passar por aqui, é agradecer por ter convivido com ela, por a ter 

conhecido.

Conclusão

João Guimarães Rosa morreu em 19 de novembro de 1967, poucos dias antes tomou 

posse como membro da Academia Brasileira de Letras e em seu discurso disse que “As 

pessoas não morrem, elas ficam encantadas. A gente morre é para provar que viveu5”.  E se as 

pessoas morrem para provarem que viveram, o luto é elementar não só para a morte, como 

também para a vida.

Isso demonstra a importância do conceito de luto presente na obra de Judith Butler e 

do conceito de encantamento presente na obra de Luiz Antônio Simas. É fundamental que 

exista a possibilidade de lembrar a importância daqueles que se foram, de enlutá-los, de 

encantá-los.

É por meio disso que este artigo pensa o luto e o encantamento como respostas à 

produção de vidas não vivíveis. Enlutar e encantar são demonstrações da importância das 

vidas dos que já não está mais vivos, são subversões do enquadramento que transforma 

algumas pessoas em descartáveis.

5 Disponível em: http://www.elfikurten.com.br/2011/02/guimaraes-rosa-discurso-de-posse-na.html. 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis
http://www.elfikurten.com.br/2011/02/guimaraes-rosa-discurso-de-posse-na.html


O LUTO E O ENCANTAMENTO COMO RESPOSTAS À PRODUÇÃO DE VIDAS NÃO VIVÍVEIS

VÍTOR MATEUS DOS REIS MARTINS DUARTE
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                               ISSN:  2448-3095

                                                           

Recordar as vidas negras e indígenas perdidas em decorrência do racismo é mostrar 

que as vidas negras e indígenas importam, recordar as vidas das mulheres que foram 

abreviadas em decorrência do sexismo é uma demonstração de que as vidas das mulheres 

importam, lembrar das vidas trans perdidas em decorrência da transfobia é mostrar que as 

vidas trans importam, recordar das vidas abreviadas por conta da homofobia é demonstrar que 

a existência de gays e lésbicas importam, lembrar que as vidas perdidas para a COVID-19 é 

mostrar que a vida dessas pessoas importa.

O problema não é a morte, o problema é não ter a possibilidade de enlutar, de 

encantar. Wanderson Flor do Nascimento em Da necropolítica à ikupolítica destaca que para 

os povos de terreiro morrer não é um problema, a morte não é entendida como um processo 

de rompimento do pertencimento à comunidade, os mortos ainda são membros da 

comunidade, vivem por meio da memória das pessoas como ancestrais. A morte denominada 

com a palavra iorubá Iku é uma divindade, não faz desaparecer, não é violenta. Já a morte 

ligada à necropolítica, supracitada neste texto, 
é sempre rodeada de violência ou crueldade: uma espécie de resolução de uma vida 
sofrida, e não de uma vida vivida, tal como acontece quando Iku nos toca. Dizendo de 
outro modo, para os terreiros o problema não é morrer pelo toque de Iku, mas ser 
morto por elementos violentos que nos retirem da comunidade, em vez de nos manter 
nela (Nascimento, 2021).

As mortes dentro dos sistemas necropolíticos são violentas, tristes, cruéis e tendem a 

lançar o morto ao esquecimento para que seus pares se protejam da dor que é revistar o 

momento da morte trágica do ente querido. Wanderson evoca como contraposição a esse 

violento sistema a ikupolítica, a brincadeira e festa como oposições à violência:

É nesse contexto que talvez devamos nos lançar na construção de uma ikupolítica que 
promova novamente modos em que morrer não seja vivenciado apenas no modo do 
ser morto. Reviver as tradições comunitárias e experimentar uma morte que possa ser 
festejada, ou seja, vivendo uma vida boa, atravessada de laços que nos mantenham em 
nossas comunidades. Luiz Simas e Luiz Rufino lembram-nos que um jeito de resistir a 
essa “morte” que sai do controle é retomar jeitos brincantes, festivos, evitando 
esquecer que somos viventes apenas nesses contextos comunitários – agindo assim, de 
modo diferente desse modo a que a tradição necropolítica nos acostumou 
(Nascimento, 2021).

Para Wanderson promover uma ikupolítica pode ser um modo de resistência à 

necropolítica, buscar construir um mundo onde se possa viver e morrer com a possibilidade de 

ser raiz, com uma possibilidade de viver uma vida alegre e festiva. Nesse sentido o direito ao 

luto e o encantamento funcionam como contraponto a esse regime da morte violenta. Quando 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


O LUTO E O ENCANTAMENTO COMO RESPOSTAS À PRODUÇÃO DE VIDAS NÃO VIVÍVEIS

VÍTOR MATEUS DOS REIS MARTINS DUARTE
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                               ISSN:  2448-3095

                                                           

vidas que foram enquadradas como não vivíveis são enlutadas há uma quebra da lógica de 

construção da precariedade, afinal se aquelas vidas nem eram consideradas vidas, porque a 

perda delas será sentida e lembrada? É necessário pensar junto com Judith Butler, enquadrar o 

enquadramento, enlutar os mortos e sentir a dor da perda daqueles que foram tão importantes, 

encantar os mortos e demonstrar que aqueles que se foram ainda sobrevivem entre os que 

vivem. 

Referências

BUTLER, Judith. Antigone’s claim. New York: Columbia University Press, 2000.
________. Quadros de guerra: Quando a vida é passível de luto? Tradução: Sérgio Tadeu 
de Nicmeyer Limarão e Arnaldo Marques da Cunha. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 
2015.
________. Vida precária: os poderes do luto e da violência. Tradução: Andreas Lieber. 
Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2019.
FANON, Frantz. Os Condenados da Terra. Tradução: José Laurênio de Melo. Rio de 
Janeiro: Civilização Brasileira, 1968.
GONÇALVES, Renata. De antigas e novas loucas: Madres e Mães de Maio contra a 
violência de Estado. Lutas Sociais. São Paulo. n.29, p.130-143, jul./dez. 2012.
GONZALEZ, Lélia. A categoria político-cultural de amefricanidade. In: Tempo Brasileiro. 
Rio de Janeiro, Nº. 92/93 (jan./jun.). 1988b, p. 69-82.
GUIMARÃES ROSA, João. João Guimarães Rosa - discurso de posse na Academia 
Brasileira de Letras (ABL). Templo Cultural Delfos, 06 de fevereiro de 2011. Disponível 
em < http://www.elfikurten.com.br/2011/02/guimaraes-rosa-discurso-de-posse-na.html>. 
Acesso em: 18 de abril de 2021.
MACHADO, Adilbênia Freire. Ancestralidade e encantamento como inspirações 
formativas: filosofia africana e práxis de libertação. Revista Páginas de Filosofia. São 
Bernardo do Campo, v.6, n. 2, p. 51-64, jul./dez. 2014.
MÃES DE MAIO. Mães de Maio: Mães do cárcere – a periferia grita. São Paulo: Nós por 
nós, 2012.
MBEMBE, Achille. Necropolítica. In: Políticas da Inimizade. Tradução: Marta Lança. 
Lisboa: Antígona, 2017.
NASCIMENTO, Wanderson Flor. Da necropolítica à ikupolítica. Revista Cult, 27 de 
janeiro de 2020. Disponível em: < https://revistacult.uol.com.br/home/da-necropolitica-a-
ikupolitica/>. Acesso em: 21 de abril de 2021.
OLIVEIRA, Eduardo David de. Filosofia da ancestralidade como filosofia africana: 
educação e cultura afro-brasileira. Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação. 
Brasília, n. 18, p. 28-47, mai./out. 2012.
RODRIGUES, Carla. Por uma filosofia política do luto. O que nos faz pensar. Rio de 
Janeiro, v.29, n. 46, p. 58-73, jan./jun. 2020.
RODRIGUES, Carla e VIEIRA, Tássia Áquila. A função política do luto por Marielle 
Franco. Cadernos de Gênero e Diversidade. Salvador, v. 06, n. 02, p. 134-150, abr./jun., 
2020.

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis
http://www.elfikurten.com.br/2011/02/guimaraes-rosa-discurso-de-posse-na.html
https://revistacult.uol.com.br/home/da-necropolitica-a-ikupolitica
https://revistacult.uol.com.br/home/da-necropolitica-a-ikupolitica


O LUTO E O ENCANTAMENTO COMO RESPOSTAS À PRODUÇÃO DE VIDAS NÃO VIVÍVEIS

VÍTOR MATEUS DOS REIS MARTINS DUARTE
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 31, n. 2, 2025                                                               ISSN:  2448-3095

                                                           

SIMAS, Luiz Antônio. O corpo encantado das ruas. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 
2019.
 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis

