
           Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
                 Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                                             

AS OBRAS DE MISERICÓRDIA E AS BEGUINAS

THE WORKS OF MERCY AND THE BEGUINES

Marta Luzie de Oliveira Frecheiras1

 Luiz Albertus Sleutjes2

Resumo: Na contemporaneidade, a mudança é um conceito notório. Estamos inseridos em 
uma era histórica de transformações que exige, igualmente, uma revisão criteriosa e uma 
adaptação nas escolhas e decisões. Dessa forma, procura-se nesse estudo contemplar as 
obras da Misericórdia encarnadas como ação de formação pessoal e social. Nesse sentido, 
resgata-se não só o desenvolvimento de Mestre Eckhart, como representante da mística 
renana, na qual pretendeu seguir os passos de Jesus de Nazaré numa pregação em língua 
vernácula, numa época em que as pregações ainda eram em latim para um povo pouco 
intelectualizado. Resgata-se também a práxis assumida pelas mulheres, representadas por 
meio das beguinas na Idade Média, como ação iluminadora de uma nova ética e de uma 
nova moral no contexto também exigente. A partir desse recorte histórico hermenêutico, que 
evidencia uma reflexão axiomática sobre o sentido da vida integral e, portanto, inclusiva. 
Assim, apresenta-se uma ética e uma moral contrárias à indiferença e à invisibilidade dos 
menos favorecidos cultural e economicamente falando. Tal situação superava o desafio 
social da lepra, à flor da pele, alcançando a conversão das estruturas sociais. Sob este 
contexto, acredita-se que o testemunho do passado ilumina novas respostas às demandas 
atuais.

Palavras-chave: Misericórdia, Mestre Eckhart, Beguinas, Lepra.

Abstract: At the current time, change is a notorious concept. We are situated in a historical 
era of transformations that equally demands a careful reassessment and adaptation in our 
choices and decisions. Thus, this study seeks to contemplate the works of Mercy embodied 
as an action of personal and social formation. In this context, it revisits the development of 
Meister Eckhart, a representative of Rhineland mysticism, who sought to follow in the 
footsteps of Jesus of Nazareth by preaching in the vernacular at a time when sermons were 

1 Professora titular do Departamento de Filosofia da Universidade Federal de Ouro Preto (UFOP). É bacharel, 
mestre, doutora pela UFRJ e pós-doutora em Filosofia (LMU/UCM). É também bacharel, mestre e doutora em 
Teologia Moral pela PUC-Rio. Também é psicanalista clínica e didata, pertencente à Sociedade de Psicanálise 
Ortodoxa do Brasil (SPOB). E-mail: <marta.luzie@uol.com.br>.
2 Doutor em Teologia Moral pela Pontifícia Università Lateranense – Accademia Alfonsiana. Possui licenciatura 
em Filosofia. Atua como professor na Faculdade de Teologia da Pontifícia Universidade Católica de Campinas-
SP. Psicanalista clínico e didata, pertencente à Sociedade Brasileira de Psicanálise Moderna (SBPM). E-mail: 
<sleutjesla@yahoo.com.br>.

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


AS OBRAS DE MISERICÓRDIA E AS BEGUINAS

MARTA LUZIE DE OLIVEIRA FRECHEIRAS
LUIZ ALBERTUS SLEUTJES

                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                 ISSN:  2448-3095

                                                           

still delivered in Latin to a largely uneducated population. It also examines the praxis 
undertaken by women, represented by the Beguines in the Middle Ages, as a guiding force 
for a new ethic and morality in an equally demanding context. This hermeneutical historical 
approach highlights an axiomatic reflection on the meaning of an integral and, therefore, 
inclusive life. Consequently, it presents an ethic and morality that oppose the indifference 
and invisibility of the culturally and economically disadvantaged. This situation went beyond 
the social challenge of leprosy, affecting the very fabric of society and leading to the 
conversion of social structures. In this context, it is believed that the testimony of the past 
sheds light on new responses to current demands.

Keywords: Mercy, Mestre Eckhart, Beguines, Leprosy.

Introdução

A tarefa do pensamento que irrompe o atual contexto, convida-nos a 

meditarmos em uma possível saída para o já enraizado processo niilista que assola 

a Terra. Processo esse, que vai pouco a pouco corroendo a base das possíveis 

relações humanas. Cada vez mais torna-se difícil comunicar-se com o outro3; o 

esquema na pós-modernidade que se impôs fundamentando a verdade no sujeito e 

não mais no princípio de realidade, vem forjando entes humanos que sempre miram 

a si no próprio espelho, mesmo que não se deem conta disso4. Além disso, o pior de 

tudo é que tudo aquilo que se pensa, se vê e se faz, está preso ao círculo que 

mantem o narcisismo. Acreditamos que, desse modo, estamos sendo únicos e 

singulares, quando, em verdade, somos apenas mais uma cópia. Atiramos em um 

marreco e acertamos num coelho. Somos todos e ninguém ao mesmo tempo. 

Estamos no que Heidegger (1993, p. 126-130) denominou em Sein und Zeit de 

império do Man, que é a vigência da inautenticidade. 

Sendo assim, queríamos a singularidade, mas conquistamos a 

universalidade. Sonhávamos com uma sociedade livre e acabamos por engendrar 

uma sociedade presa no ressentimento, nas amarras do multiverso5 que há de vir, 

3 Apesar da vigência das redes sociais e da presença do mundo digital, que tecnologicamente possibilita uma 
maior conectividade a tempo real em todo o planeta, isso não quer dizer que há uma maior a abertura para o 
diálogo no mundo. O diálogo clama pela autenticidade – a capacidade de ser si mesmo, e pela capacidade de 
enxergar o que há de frágil em nós, a ponto de ouvirmos o argumento de outrem. Sendo assim, mesmo havendo 
conexão, nem sempre há maturidade emocional necessária para que o diálogo aconteça. Trata-se de um niilismo 
também no ambiente virtual que, paradoxalmente, aumente a exclusão e compromete a produção de 
conhecimento.
4 Daí a importância da beguina Marguerite Porete cuja obra intitula-se: O Espelho das Almas Simples e 
Nadificadas. Nessa obra ela propõe exatamente o oposto daquilo que o mundo hodierno nos convida num 
ambiente de coaches e influencers, como veremos mais adiante.

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


AS OBRAS DE MISERICÓRDIA E AS BEGUINAS

MARTA LUZIE DE OLIVEIRA FRECHEIRAS
LUIZ ALBERTUS SLEUTJES

                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                 ISSN:  2448-3095

                                                           

prisão da qual não conseguiremos escapar e que assomará uma multidão de 

excluídos pelo atual sistema econômico. Atualmente, só conseguimos manter-nos de 

pé neurótica e asfixiadamente. E como dizia Nietzsche em Also Sprach Zarathustra: 

“o deserto cresce, o deserto cresce, ai daquele que encobre desertos” 

(NIETZSCHE,1988, p. 338).

Então, nesse processo de desertificação da Casa Comum e desumanização 

do ser humano, a mística e as ações de misericórdia têm um papel fundamental. 

Ambas propõem um desprendimento de si e, com isso, avivam o não-

adormecimento da vida humana que ainda jaz em nós. A mística propõe a prática de 

saída do Eu da qual falávamos há pouco. Ela propõe a saída do cárcere do Eu, do 

sujeito moderno. Propõe que nos ponhamos a caminho, na escuta da realidade 

como sinônimo de ser, de verdade. Talvez, se amarmos mais a verdade do que a 

nós mesmos, consigamos ir além, transcender a nossa época e construir um mundo 

mais humano e digno de se viver. Nesse sentido, o filósofo italiano Giorgio Agamben 

aborda o conceito de ser humano contemporâneo, como aquele que exerce uma 

atividade reativa de transformação em seu contexto específico. Tal afirmação 

provém da exigência de um contexto que reclama uma ação imediata e inédita. 

Diante da indiferença humana e seus efeitos, essa reflexão de Agamben trata não 

só de um indivíduo, mas permite alargar o conceito do coletivo, de um povo 

contemporâneo (AGAMBEN, 2009, p. 15). Em suma, agir como contemporâneo 

significa reforçar a interdependência na contemplação, no discernimento e trazer um 

presente inédito à tona por meio da ação responsável e regenerativa que não soe 

como peso de obrigação, mas caminhe pela via afirmativa da moral, manifeste um 

prazer em superar o dever e garantir a saúde do sistema vida, promovendo a justiça 

social: uma cultura da misericórdia.

1. As Obras de Misericórdia 

O texto da Evangelii Gaudium (n. 177, 2013, p. 145-146), partindo da Fé e, 

consequentemente do querigma, chama a atenção à problemática ética e moral para 

5 O mundo “meta” é a proposta futura do Facebook e do Instagram para uma nova etapa do mundo digital, aquela 
da quarta dimensão, o “metaverso”, que exigirá novos equipamentos e uma capacidade econômica para inserir-se 
nesse novo mundo digital.

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


AS OBRAS DE MISERICÓRDIA E AS BEGUINAS

MARTA LUZIE DE OLIVEIRA FRECHEIRAS
LUIZ ALBERTUS SLEUTJES

                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                 ISSN:  2448-3095

                                                           

uma mística que suscite e sustente uma nova práxis, visando a justiça social, a partir 

da caridade, isto é, das obras de misericórdia. O elenco desses desdobramentos da 

caridade encarnada na história traz dois grupos: as espirituais e as corporais. O 

primeiro grupo é composto de atitudes como dar bons conselhos, ensinar os 

ignorantes, corrigir os que erram, consolar os tristes, perdoar as injúrias, suportar 

com paciência as fraquezas do nosso próximo e rezar a Deus por vivos e defuntos. 

O segundo grupo, as corporais, detalha o dar de comer a quem tem fome, dar de 

beber a quem tem sede, vestir os nus, dar pousada aos peregrinos, visitar os 

enfermos, visitar os presos e enterrar os mortos (Catecismo da Igreja Católica, 2000, 

n. 2447). As duas listas morais decorrem da opção por Deus e pela vida dos 

empobrecidos. Desde o Antigo Testamento, trata-se de uma atenção e uma 

sensibilidade intencional para com os mais fragilizados. O mesmo Deus, que se 

diferencia de outras divindades por acompanhar seu Povo, conduzindo-os à 

liberdade também se nega a conformar-se com as várias dimensões do 

empobrecimento: físico, cultural, relacional e espiritual (KASPER, 2015, p. 179). 

Uma moral pautada na misericórdia, como testemunho divino, supera a própria 

noção de justiça, pois diante da diversidade pluridimensional das demandas 

pessoais e sociais presentes em cada tempo, faz com que o espírito da lei seja 

transbordado de maneira a atingir, também, respostas pluridimensionais, exercendo 

uma misericórdia integral6.

Uma visão holística da misericórdia como eixo ético e moral também vai na 

contramão de uma compreensão errônea da misericórdia como laisse faire (Cf. 

KASPER, 2015, p. 180). A ação movida pelo princípio misericórdia, de modo algum, 

leva a uma compreensão sentimental e superficial da misericórdia, romantizando a 

injustiça ou adocicando a efetividade do Evangelho na práxis cotidiana. Dessa 

maneira, a tolerância e a conivência diante da injustiça nada tem a ver com ser 

misericordioso. A misericórdia como paradigma eleva o grau de responsabilidade do 

agente moral, ampliando sua consciência social, no sentido de que tudo está 

conectado (LS, n. 137). Tal perspectiva ética e moral apresenta relevâncias 

socioecológicas de regeneração da vida, no contexto no qual ela foi inserida: 

recupera o caniço rachado e fortalece a chama fraca que fumega (Is 42,3). Essa 

6 A justiça é dar a cada um conforme o que lhe é devido (Platão, 1987, p. 9). A misericórdia é dar a cada um 
além do que mereceu, pois ela sai do âmbito do legalismo e entra no âmbito da graça (Zacharias, 2018, p. 106).

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


AS OBRAS DE MISERICÓRDIA E AS BEGUINAS

MARTA LUZIE DE OLIVEIRA FRECHEIRAS
LUIZ ALBERTUS SLEUTJES

                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                 ISSN:  2448-3095

                                                           

cultura da misericórdia pressupõe uma ética e moral em saída, uma Igreja pobre 

para os pobres (Cf. KASPER, 2011, p. 65). 

No que tange à reação, ou seja, à cultura da misericórdia, não se trata de 

uma novidade dos tempos atuais, mas pode ser encontrada de maneira efetiva em 

várias épocas, dentre elas destaca-se, mediante o recorte histórico- epistemológico 

presente na Idade Média7. Trata-se de uma forma de estar no mundo, coerente com 

aquilo que se reza, acredita e vive, a partir do testemunho da tradição cristã. 

2. A Importância de Mestre Eckhart nos Séculos XIII e XIV

Mestre Eckhart (1260-1327) é basilar para auxiliar-nos no percurso de 

retomada da importância da mística e das obras de misericórdia, por vários motivos. 

O primeiro deles, é que pouco sabemos de sua vida privada, a não ser pelo 

incidente que causou a condenação, pela Igreja, de parte de sua obra alemã, a partir 

de documentos referentes ao processo de controvérsias doutrinais e a condenação 

à qual foi submetido (ECKHART, 1976, p. VII – XIV) pela primeira vez um mestre em 

teologia da Universidade de Paris, o centro intelectual com mais prestígio no 

Ocidente cristão daquela época, e que além disso, havia ocupado importantes 

cargos administrativos dentro de sua ordem: os Irmãos pregadores. 

Essa falta de referência coincide perfeitamente com a insistência na 

necessidade do processo de despojamento. O autor em questão assume uma 

postura kenótica. Em segundo lugar, foi proposição sua pregar em praça pública ao 

povo e em língua vernácula. Era costumeiro na época que um douto falasse apenas 

a outro douto e em língua latina, que era o idioma considerado propriamente 

acadêmico. Talvez, Eckhart pensasse que o latim já não oferecia maiores vantagens 

para a criação literária. Ademais, o castelo perdera parte de sua influência para a 

cidade, centro mais apto de evangelização e de ensinamento religioso realizado 

pelas ordens mendicantes e dos pregadores e que, por isso, podiam reunir grupos 

7 Remetemo-nos aqui ao período renano da Idade Média, em torno dos séculos XIII e XIV. (CF Dicionário de 
Mística, Ed Loyola e Paullus, 2003)

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


AS OBRAS DE MISERICÓRDIA E AS BEGUINAS

MARTA LUZIE DE OLIVEIRA FRECHEIRAS
LUIZ ALBERTUS SLEUTJES

                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                 ISSN:  2448-3095

                                                           

mais numerosos de laicos para seus sermões e homilias pronunciados em alemão. 

Em terceiro lugar, pela sua escrita original de deliciosa simplicidade, cujo valor 

explicativo resultava em comparações e exemplos tomados da vida cotidiana, bem 

como da vida vegetal, animal e mineral. Acresce-se a isso o ensinamento oral, a 

conversação, o sistema de perguntas e de respostas. Entre o ouvinte e o falante se 

estabelece uma mediação que adquire uma dimensão espetacular. Em quarto lugar, 

a teologia mística de Eckhart orientava-se para a negação dos modos específicos de 

aquisição da graça e da salvação. Em seus sermões alemães insistirá no verdadeiro 

modo sem modo de adquirir a verdade. Um conceito fundamental em toda a sua 

obra é a palavra no alto-médio alemão gelâzenheit, alemão moderno Gelassenheit, 

que quer dizer serenidade, no sentido de entrega, de deixar-se. Lassen em alemão 

significa “deixar”; gelassen como Partizip (particípio passado), pode ser traduzido 

como “deixado”, aquele que está ali posto, e como Adjektiv (adjetivo) quer dizer 

“sereno”. Logo, Gelassenheit significa “serenidade”, mas serenidade de algo que 

está ali deixado, posto, simplesmente ali entregue. Para Eckhart, essa é a mais alta 

virtude encaminhada à pobreza espiritual, único modelo de vida cristã, que não é 

obtida fugindo do mundo, antes sim, voltando-se para ele como uma atividade 

interior completamente transformada e consequente ação de misericórdia. Em quinto 

e último lugar, fazemos memória de Mestre Eckhart principalmente porque ele teve 

contato com o universo feminino da época. Segundo Michael Sells (1994, p.114), 

Mestre Eckhart foi barbaramente influenciado pelo pensamento feminino, 

principalmente o das beguinas. As beguinas viviam em comunidades de mulheres 

que se dedicavam à vida religiosa sem clausura e sem fazer os votos de pobreza, de 

castidade e de obediência. Sabe-se que a ordem dos dominicanos a qual Eckhart 

fazia parte indicava-o para várias funções eclesiásticas, as quais nunca se negou. 

Uma delas ocorreu após ao no de 1303, quando Eckhart foi designado para 

supervisionar quarenta e sete conventos e vários mosteiros de monjas. Por isso, 

muitos dos sermões foram pronunciados diante de mulheres.

Além disso, os antecessores mais notáveis dos grandes místicos do século 

XIV são encontrados dentre as mulheres. São elas: a) Hildegard von Bingen (1098 -

1179), médica, filósofa e mística beneditina, cuja visão cosmológica despertou o 

sincero interesse da investigação religiosidade modernas; b) Mechthild de 

Magdeburg (1210-1283), que converteu a linguagem poética dos trovadores em 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


AS OBRAS DE MISERICÓRDIA E AS BEGUINAS

MARTA LUZIE DE OLIVEIRA FRECHEIRAS
LUIZ ALBERTUS SLEUTJES

                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                 ISSN:  2448-3095

                                                           

expressão religiosa para evocar a sua união amorosa com Deus mesmo; c) 

Hadewijch da Antuérpia, monja flamenca, morta em torno de 1260 e, principalmente; 

d) Marguerite Porete, que foi queimada publicamente em Paris em 01 de junho de 

1310, sob a acusação de heresia. Em 1946, a italiana Romana Guarnieri descobriu 

que o famoso tratado medieval conhecido como O Espelho das Almas Simples e 

Nadificadas, que havia circulado, durante anos, de forma anônima, pertencia à 

Marguerite Porete (SELLS, 1994, p.115). De acordo com Sells, essa obra de 

Marguerite Porete provocou um profundo efeito sobre o dominicano e mestre de 

Teologia Eckhart. Relata-nos ainda que Eckhart teria sido encarregado de ensinar 

durante o ano de 1311 na Universidade de Paris, e que ele havia residido durante 

esse interregno na casa de William Humbert, irmão de ordem e responsável pela 

execução de Marguerite Porete (SELLS, 1994, p.116). Tudo isso, após um ano de 

execução da mesma. Certamente, Eckhart tivera acesso, por meio de William, à 

obra da beguina que adotara uma forma livre de vida religiosa, querendo seguir os 

passos do Messias, que estava nos Evangelhos. Talvez, por isso, tenha se tornado 

tão popular durante o século XIII. Na obra supracitada, Porete traz à cena a Dama 

Amor, que para ela é a expressão da alma quando está desincumbida de si mesma. 

É importante que a alma dispense trabalhos, virtudes, desejos e até mesmo a razão. 

Não se trata de negá-los, mas sim, de revê-los (Cf. PORETE, 2011, p.73). A Dama 

Amor nomeia um interlocutor denominado de Longe-Perto, que é a Trindade ela-

mesma. Afinal, cabe à Trindade trabalhar cada alma a fim de demonstrar a sua 

glória. Sobre isso, ninguém pode falar, exceto a própria divindade. Por outro lado, a 

Dama Amor explica que a alma anulada não diz respeito à honra ou desonra, 

pobreza ou riqueza, conforto ou desconforto, amor ou ódio, céu ou inferno 

(PORETE, 2011, p. 88-89).

Porém, o Papa Clemente V decretou a bula Ad Nostrum, sob cuja decisão 

Marguerite Porete foi queimada em praça pública. Nessa bula, segundo Balbas 

Cisneros (2007, p, 291), o papa forçava as beguinas a entrarem em conventos sob a 

direção masculina, ou ao menos aceitar a instituição do casamento. Caso contrário, 

elas seriam perseguidas como hereges e queimadas vivas. Por essa razão, 

paulatinamente o movimento foi extinto. Contudo, seus escritos deixaram um 

impacto na vida não só das mulheres, como também das comunidades religiosas 

que tiveram a oportunidade de lê-los.

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


AS OBRAS DE MISERICÓRDIA E AS BEGUINAS

MARTA LUZIE DE OLIVEIRA FRECHEIRAS
LUIZ ALBERTUS SLEUTJES

                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                 ISSN:  2448-3095

                                                           

3. As Mulheres e as Beguinas na Idade Média

A vida das mulheres na Idade Média não foi nada fácil, principalmente em se 

tratando do tema da liberdade religiosa. As mulheres tiveram que ganhar espaço na 

sociedade, levantar a voz em meio aos ambientes hostis e suportar silenciosamente 

os fortes pronunciamentos da Igreja que até “o século XV não admitia que as 

mulheres tivessem alma [...] assim, por séculos seres sem alma teriam sido 

batizados, confessados e admitidas na Eucaristia” (PERNOUD, 1999, p. 94). 

A mulher medieval buscou expressar-se pelos meios de comunicação, tais 

como: poesia, cartas, canções, entre outros gêneros literários. Exemplo disso são as 

Cartas entre Heloísa e Pedro Abelardo, nas quais ela expressa sua discordância nas 

concepções da Igreja, que em nome de Jesus não era permitido amar. Leiamos um 

trecho do prefácio de História Calamitatum e Cartas de Heloísa sobre a paixão de 

ambos:

Abelardo rondava os 40 anos, Heloísa teria 17. Conheceram-se em casa do 
tio de Heloísa, um cónego de Paris chamado Fulberto. Entre ela e o fogoso 
magister depressa nasceu uma paixão cujas consequências dramáticas 
todos conhecem: rapto de Heloísa, fuga, perseguição, castração de 
Abelardo e separação dos amantes. Mais tarde, a pedido de Abelardo, 
Heloísa retira-se para o convento do Paracleto, um mosteiro misto do qual 
foi abadessa, terminando aí os seus dias em 11 64. Abelardo retirou-se para 
a Abadia de Saint-Denis, a norte de Paris, onde fez profissão monástica, 
primeira etapa de uma carreira atribulada, acabando os seus dias na abadia 
de Cluny, onde morre em 1142. Tinha 63 anos (PENA, 2008, p. 10).

Dessa forma, há mudanças significativas no estatuto da mulher na Baixa 

Idade Média (Cf. SANTINON, MARIOTTI, OTTAVIANI, 2023, p.69). Algumas 

mulheres tiveram acesso à educação de alta qualidade e foram iniciadas nas artes 

tidas como “mais nobres” (Cf. LE GOFF, 2008, 43). Outras, foram incorporadas ao 

mercado de trabalho. As mulheres casadas ajudavam com seu trabalho a aumentar 

a renda e, as mulheres solteiras trabalhavam para o seu sustento. Mulheres solteiras 

poderiam ter seus negócios e os administrar, isso explica o porquê de muitas das 

beguinas terem contribuído com os seus bens para a comunidade de beguinas, que 

era composta por mulheres solteiras e, muitas delas, com uma cultura intelectual e 

um patrimônio notável, o que permitiu que as beguinas fossem reconhecidas por 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


AS OBRAS DE MISERICÓRDIA E AS BEGUINAS

MARTA LUZIE DE OLIVEIRA FRECHEIRAS
LUIZ ALBERTUS SLEUTJES

                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                 ISSN:  2448-3095

                                                           

suas obras e por um modo de vida que impactava a sociedade do momento. Como 

vemos a seguir:

Na Idade Média havia várias maneiras, pelo menos quatro, pelas quais as 
mulheres poderiam obter educação literária: através da instrução em 
colégios conventuais para a nobreza e para as classes superiores da 
burguesia; sendo enviado ao serviço de grandes senhoras onde 
provavelmente seriam bem-educadas e, sem dúvida, adquiririam algumas 
conquistas intelectuais; por meio da educação técnica e geral quer 
trabalhando como aprendiz ou a serviço de uma casa burguesa, ou por 
meio de escolas primárias para meninas de classes mais pobres da cidade 
e campo (POWER, 1991, p. 100-101).

Bernal (2015, p. 44) afirma que na Idade Média, nem todas as mulheres 

podiam se casar, porém, conseguiam organizar suas vidas independentemente de 

uma sociedade conjugal. Algumas iam para os conventos; outras ficavam com os 

pais. Segundo ele, no que diz respeito à vida apostólica, a maioria era, infelizmente, 

obrigada a seguir a estrita observância da Igreja, como foi o caso de Santa Clara de 

Assis.

Segundo Guarnieri (1965, p.353-708), os novos movimentos religiosos que foram 

surgindo na Idade Média e que a Igreja apontava como hereges, chamavam a atenção das 

mulheres, por causa de um estilo de vida livre. Esses movimentos expressaram “muitas das 

questões importantes para a religiosidade feminina ortodoxa: a religiosidade afetiva, a ascese 

penitencial, a ênfase tanto na humanidade de Cristo, bem como na inspiração do Espírito e no 

desrespeito à autoridade clerical” (RAITT, 2013, p.129). 

3.1. As Beguinas na Idade Média

De acordo com Garí (2006, p. 205-276), na Idade Média, os diferentes modos 

de se viver a espiritualidade e a vida missionária foram uma especificidade feminina. 

Afinal, elas buscaram viver uma espiritualidade baseada não só no amor, mas 

também em relações sinodais como nos propõe o Papa Francisco (FT, n. 114-115). 

Outrossim, elas sempre trabalhavam pelo próprio sustento, não se tornando pesadas 

para ninguém (RIVERA GARRETAS, 2005, p. 102). Além disso, parece que eram 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


AS OBRAS DE MISERICÓRDIA E AS BEGUINAS

MARTA LUZIE DE OLIVEIRA FRECHEIRAS
LUIZ ALBERTUS SLEUTJES

                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                 ISSN:  2448-3095

                                                           

persistentes na pregação, por acreditarem que por meio do ouvir, o povo tinha 

acesso a fé. Por isso, pregavam em língua vernácula. Conforme Bloch (2009, p. 

109), a pregação masculina era “irregularmente praticada”. Nesse sentido, Le Goff 

(2017, p. 67) afirma que no governo eclesiástico masculino havia uma grande 

simbiose com os poderes políticos, com a igreja supervisionando, controlando e 

garantindo o domínio de Deus sobre o conjunto da sociedade. 

As comunidades beguinas estabeleceram suas próprias regras, sendo 

responsáveis por novas formas de espiritualidade. Nesse sentido, a vida comunitária 

pode ser considerada um fator que fortaleceu o movimento das beguinas. Dentre as 

vantagens da vida comunitária pode se destacar a proteção mútua contra a 

violência, muito comum na Idade Média. Perrot (2016, p. 84) observa que a vida 

comunitária em conventos servia de refúgio contra os poderes masculino e familiar, 

além de transformar essas comunidades em lugares de apropriação do saber e de 

criação, como vislumbramos a seguir:

Sem vínculo com as ordens religiosas, essas mulheres não eram 
submetidas a qualquer controle e por isso eram consideradas perigosas. A 
Inquisição as perseguiu: foi o que ocorreu com Marguerite Porete, mística 
culta e autora do Miroir des âmes simples et anéanties, tratado do livre 
pensar, no qual ela ousava expressar concepções teológicas, dizer que o 
amor de Deus não passava necessariamente pelos sacerdotes (PERROT, 
2016, p. 88).

As beguinas eram mulheres treinadas em vários idiomas e na arte da escrita. 

Embora não gozassem dos mesmos direitos que os homens, não foram impedidas 

de pensar e de buscar os meios de sobreviver naquela sociedade repressora, como 

afirma Bernal (2015, p. 43). Ademais, segundo Kocher (1999, p. 36), o movimento 

beguino foi bastante variado, já que algumas beguinas viviam em comunidades 

como leigas e algumas viviam sozinhas em suas residências. Algumas eram muito 

pobres, enquanto outras eram abastadas. Outrossim, certas mulheres viveram como 

beguinas temporariamente, enquanto outras mulheres e meninas aderiram ao 

movimento por toda a vida. Algumas viviam em áreas rurais, o que significa que as 

beguinas não eram um movimento exclusivamente urbano (THIEBAUX, 1987, p. 

129).

Além disso, elas eram identificadas por meio das roupas que vestiam, 

consistindo de um simples vestido cinza ou preto e manto curto. Em segundo lugar e 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


AS OBRAS DE MISERICÓRDIA E AS BEGUINAS

MARTA LUZIE DE OLIVEIRA FRECHEIRAS
LUIZ ALBERTUS SLEUTJES

                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                 ISSN:  2448-3095

                                                           

de forma mais geral, especialmente durante o século XIII, a palavra beguina poderia 

designar uma cristã leiga solteira e piedosa. Terceiro, o termo tem um sentido 

pejorativo, significando “herege”. Por outro lado, de acordo com Bernal (2015, p. 62), 

o termo beguina, proveniente do francês béguine, originalmente usado na região de 

Liège e do Reno, pode derivar do verbo anglo-saxão beggen (pedir, implorar), ou do 

francês antigo beige, pessoa que usava o hábito dos hereges. 

Contudo, a fim de ressaltar, as beguinas eram, segundo Bernal (2015, p. 60), 

um movimento de mulheres que buscavam viver uma espiritualidade secular, sem 

compromissos oriundos de uma vida religiosa monástica, porque escolheram 

trabalhar, rezar, viver os sacramentos e servir os outros movidas por um forte apelo 

no seguimento de Jesus de Nazaré, e fizeram isso de forma livre e gratuita. Elas não 

se submeteram a nenhuma regra e assumiram uma postura crítica em relação à 

hierarquia. Por isso, a perseguição que sofreram. Inclusive, Rocha (2011, p. 52) 

afirma que a condenação das beguinas foi a única forma que a Igreja teve de lidar 

com esse movimento medieval atípico.

4. As Obras de Misericórdia das Beguinas e a Lepra

De acordo com Cid (2018, p. 513) a atuação missionária das beguinas, além 

de original, tinha um cunho específico, aquele de “cura das almas” (cura animarum) 

por meio das obras de misericórdia, que segundo ela, nascera da dedicação 

evangélica dessas mulheres. Essa novidade evangélica, iniciada pelas beguinas, 

não teria se materializado em instituições de vida ativa com reconhecimento 

canônico até vários séculos depois (CID, 1998, p. 160). Ademais, apesar de seu 

caráter pioneiro, pouco conhecemos plenamente os fundamentos teóricos, 

manifestações e desenvolvimento da atividade missionária das beguinas (CID, 2018, 

p. 514). Contudo, tudo indica que a base evangélica das beguinas tenha sido 

cristocêntrica. Tratava-se do seguimento de Jesus e implicava em imitá-lo em sua 

experiência terrena, constituindo-se, portanto, um modelo elevado de vida humana, 

moldado pela ação (CID, 2018, p. 516-517).

Parece que as beguinas, por meio do seguimento de Jesus, acenavam para a 

proposta de vida do próprio Deus que propõe a cura e a recomposição de tudo 

aquilo que humanamente foi rompido com o pecado original, mas que é resgatado 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


AS OBRAS DE MISERICÓRDIA E AS BEGUINAS

MARTA LUZIE DE OLIVEIRA FRECHEIRAS
LUIZ ALBERTUS SLEUTJES

                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                 ISSN:  2448-3095

                                                           

pela pessoa de Jesus: o vínculo pleno entre Deus e a pessoa, por meio de um 

retorno ao dinamismo relacional amoroso, de natureza mística, que já existia antes 

do pecado original. Como podemos ver a seguir:

Uma leitura atenta das obras das beguinas demonstra que, desde o início, o 
serviço aos outros foi uma componente chave da espiritualidade delas. 
Mesmo aquelas mulheres abençoadas com experiências místicas mais 
extremas estavam interessadas em manter vínculos com a comunidade e 
utilizavam os seus dons como meio de cuidado pastoral para com os mais 
necessitados.  Todavia, esse aspecto de suas vidas raramente era o que 
interessava aos seus biógrafos, que estavam muito mais interessados em 
seus aspectos sobrenaturais. Contudo, as obras de misericórdia parecem 
ter sido de importância central para essas mulheres (GUIDERA, 2002, p. 
191).

A chave de leitura para isso seria a ação amorosa, concebida como trabalho e 

o serviço ao Deus que se ama: seria o “exercício do amor” que consistiria em 

trabalhar nas obras de justiça com os mais desvalidos e invisíveis na sociedade. 

Sendo assim, as beguinas seriam os sujeitos da ação, procurando crescer no 

amadurecimento que quer dizer: “tornar-se adulta” (HADEWIJCH, 2001, p. 56-57). 

Essa vida de perfeição também consistiria em suportar o sofrimento sem resistir, 

mas lutando com tenacidade, vivendo uma vida proativa, solidária e amorosa, pois “a 

misericórdia, a caridade, a sabedoria e a perfeição: devem ser semeadas na alma e 

nela firmemente enraizadas por uma longa prática” (HADEWIJCH, 2001, p. 59). 

Nesse sentido, sentido, as boas obras não eram fruto de um programa teórico pré-

estabelecido, mas modificavam-se conforme a situação de cada caso e das 

necessidades específicas das pessoas. Por isso, o trabalho assistencial tinha como 

horizonte o estudo e a meditação orante (HADEWIJCH, 2001, p. 218-220).

4.1. A Pobreza Voluntária

É mister ressaltar que, na Idade Média, a pobreza voluntária associada à 

reforma religiosa foi um ideal de vida, principalmente entre os séculos XIV e XV 

(BAILEY, 2003, p. 458). A reforma religiosa sempre esteve preocupada com as 

questões da pobreza. Contudo, debatia-se acerca do tipo de vida pobre que era 

apropriadamente cristã, posto que havia diferenças consideráveis entre o clero 

secular e as ordens religiosas. Além disso, muitos leigos aderiram à ideia de 

pobreza, como no caso das beguinas, pois sentiram-se inspirados pela vida 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


AS OBRAS DE MISERICÓRDIA E AS BEGUINAS

MARTA LUZIE DE OLIVEIRA FRECHEIRAS
LUIZ ALBERTUS SLEUTJES

                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                 ISSN:  2448-3095

                                                           

apostólica praticada pelas ordens mendicantes da Igreja, principalmente auxiliando-

os financeiramente (BAILEY, 2003, p. 459).

Todavia, houve muita perseguição em relação ao modo de vida das beguinas 

que exerciam a pobreza e a mendicância. Inclusive no Concílio ecumênico de 

Basileia, houve a necessidade de defesa da pobreza tanto dos leigos, quanto das 

beguinas que foi realizada pelo teólogo dominicano Johannes Nider (JASPERT, 

1999, p. 583-615). Por outro lado, além do aspecto da pobreza havia também as 

visitas realizadas aos excluídos da sociedade. Em relação a isso, gostaríamos de 

frisar que, embora não possamos provar que as beguinas, mais tarde, modelaram a 

sua espiritualidade a partir da espiritualidade mariana, parece que a vida das 

beguinas apresentou motivações de cunho mariano, principalmente a visita e o 

cuidado aos mais desvalidos da época: os leprosos. 

4.2. A Lepra

Na Idade Média, a lepra cresceu bastante entre os séculos XI e XIII, tendo 

havido um aumento considerável no número de leprosários na Europa, chegando a 

atingir a cifra de 19.000, no século XIII (ROCHA, 2011, p. 15). Na época eram 

conhecidos dois tipos de lepra: a primeira era a chamada “lepra tuberculóide”, cuja 

evolução era vagarosa e não era contagiosa. Tratava-se de lesões na pele, sem cor, 

sem sensibilidade, mas que podia chegar a provocar a amputação dos dedos 

(ROCHA, 2011, p. 17); a segunda, denominada de “lepra lepromatosa ou 

elefantíase”, era considerada contagiosa e tinha uma progressão mais rápida, capaz 

de levar à morte em pouco tempo, até em meses e, além disso, afetava várias partes 

do corpo (BOURGEOIS, 1972, p. 15-16). Explica-nos Bériac:

A lepra é uma afecção de todo o corpo. Provoca pústulas e excrescências, a 
reabsorção dos músculos, principalmente o de entre o polegar e o indicador, 
a insensibilidade das extremidades, gretas e afecções cutâneas. São sinais 
que anunciam o fim, a corrosão da cartilagem entre as narinas, mutilações 
das mãos e dos pés nuns casos, aumento da grossura dos lábios e 
nodosidades em todo o corpo noutros, dispneia e voz rouca (BÉRIAC, 1997, 
p. 127).

Um aspecto importante a se destacar era a causa da lepra na mentalidade 

medieval. Ela era, na verdade, desconhecida. Havia suposições, dentre elas a 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


AS OBRAS DE MISERICÓRDIA E AS BEGUINAS

MARTA LUZIE DE OLIVEIRA FRECHEIRAS
LUIZ ALBERTUS SLEUTJES

                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                 ISSN:  2448-3095

                                                           

crença do pecado. Contudo, nenhuma delas tinha fundamento científico. Iremos 

enumerar por ora, duas delas: a primeira afirmava que a lepra ocorria por 

transmissão venérea, contraída por meio de relações sexuais com o leproso. Nesse 

caso, a lepra era considerada fruto do pecado da luxúria (BÉRIAC, 1988, p. 21) e, 

portanto, um castigo de Deus; a segunda causa seria proveniente de contato direto 

com um leproso (BÉRIAC, 1997, p. 132). Segundo Rocha, a lepra adquiriu um valor 

simbólico de extrema relevância, posto que:

As suas características, designadamente a deformação do corpo e as 
chagas que o cobriam, tornaram-na fonte de receios e de repugnância. Tal 
situação levou à estigmatização dos leprosos e ao seu consequente 
afastamento da sociedade sã, transformando-os num dos principais grupos 
marginais da Idade Média (ROCHA, 2011, p. 22).

Nesse sentido, o maior problema estava na marginalização sofrida pelos 

leprosos. Todavia, como explica, Boeckl (2011, p. 192-193), contraditoriamente, os 

leprosos também foram equiparados à figura bíblica de Lázaro, que por ser pobre e 

viver coberto de chagas passou a ser associado a uma vítima da lepra. Logo, a sua 

parábola tornou-se exemplo da nova acepção espiritual da doença, como sendo 

uma enfermidade salvífica. Por essa razão, na Idade Média, a sociedade 

desenvolveu por esses indivíduos sentimentos ambivalentes. Afastava-os ao mesmo 

tempo que procurava aproximá-los, tinham medo, mas admirava-os e tinham 

compaixão deles.

Mas o fato é que socialmente falando, os leprosos eram proibidos de circular 

pelas ruas livremente. Havia determinadas restrições, como, por exemplo, a 

necessidade de autorização de um superior ou a possibilidade de se deslocarem 

apenas ao campo (BÉRIAC, 1988, p. 185-186). Ademais, segundo Rocha, os 

leprosos estavam ainda sujeitos a normas de vestimenta, sempre que estavam fora 

dos leprosários:

Eles eram obrigados a utilizar vestes próprias que os distinguissem da 
restante população, de modo a serem facilmente identificados. Em alguns 
casos, também tinham de circular com sinais sonoros específicos, como as 
matracas ou guizos para assinalarem a sua presença (ROCHA, 2011, p. 26-
27).

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


AS OBRAS DE MISERICÓRDIA E AS BEGUINAS

MARTA LUZIE DE OLIVEIRA FRECHEIRAS
LUIZ ALBERTUS SLEUTJES

                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                 ISSN:  2448-3095

                                                           

Os que mais sofriam eram os pobres que não tinham dinheiro para viver num 

leprosário. Esses viviam errantes, juntamente com os alcoólicos e luxuriosos. O 

desprezo por eles era de tal soma que não eram aceitos nos leprosários. Na 

verdade, durante a Idade Média, os pobres miseráveis e os doentes incuráveis eram 

uns fantasmas invisíveis para a sociedade. Apenas aqueles que praticavam a 

misericórdia cristã em circunstâncias especiais, tinham misericórdia deles, como no 

caso das beguinas (MATTOSO, 1985, p.125-128).

Conclusão

É imprescindível para a sobrevivência da raça humana no planeta que 

ocorram mudanças de época e, consequentemente, época de mudanças. Mudar, 

converter-se é necessário. No entanto, essa mudança quando provém do resultado 

de uma contemplação, de uma escuta da realidade, com a intenção de melhorar e, 

portanto, de instaurar o Reino entre nós, ela aproveita as ausências. Tais mudanças 

têm a raiz de seu processo na tomada de consciência da ausência de dignidade, de 

justiça, de fraternidade e de paz. A ausência de luz é escuridão, já que a falta de 

calor gera o frio, ou seja, a insuficiência causada por uma moral sem misericórdia, 

reforça a alienação moral, e mantém estruturas e sistemas injustos e excludentes. 

No entanto, a ausência, quando ela é contemplada com os óculos da 

esperança ativa em comunhão com outros olhares, transforma-se em possibilidade 

de vida nova. Dessa forma, a ausência de justiça não serve apenas para ser objeto 

de contemplação e entendimento da realidade desigual, mas aponta para a 

necessidade de uma conversão ética e moral capaz de transformar a realidade. 

Atitudes do Mestre Eckhart e das Beguinas são salutares à medida que apresentam 

uma criatividade que supera a ausência de justiça e exclusão, transbordando as 

expectativas morais e exemplificando-as numa ação corresponsável com o gesto 

criador divino. Logo, toda falta contra a dignidade humana, à luz da centralidade de 

Cristo, é mais do que uma permissão divina, trata-se de uma gama de possibilidade 

da Graça permitidas pelo próprio Deus, um chamado a transformar a morte em 

ressurreição.

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


AS OBRAS DE MISERICÓRDIA E AS BEGUINAS

MARTA LUZIE DE OLIVEIRA FRECHEIRAS
LUIZ ALBERTUS SLEUTJES

                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                 ISSN:  2448-3095

                                                           

A postura assumida pelas beguinas, como resultado de uma cultura efetiva de 

misericórdia, ao cuidarem da lepra dos humanamente empobrecidos, atingiu o 

cuidado não apenas da superficialidade da derme, na extinção das feridas, mas 

mediante o início de um processo humanizante profundo e duradouro, transformou 

todo um contexto específico. Essa intervenção práxica e conscientemente assumida, 

centrada no testemunho de Cristo, gerou um outro locus theologicus. Essa mudança 

foi original, superou as expectativas da época e das estruturas, bem como inspirou 

novas posturas pessoais e coletivas de maturação ética e moral. 

Referências

AGAMBEN, G.; Che cos’è il comtemporaneo? Milano, Nottetempo, 2009.

BAILEY, M. D. Religious Poverty, Mendicancy, and Reform in the Late Middle Ages. 
Churchy History, n. 72, v. 3, p. 457-483, September 2003.

BALBAS CISNEROS, M. J.; GUERRA BAUTISTA, R.; ZORRILLA, CAÑADA, M. 
Hilando fino: mujeres, un viaje en común. Barcelona: Icaria, 2007.

BÉRIAC, F. O medo da lepra. As Doenças têm História. Lisboa: Terramar, 1997. BÉRIAC, 
F. Histoire des Lépreux au Moyen Âge: um société d’exclus. Paris: Éditions Imago, 1988.

BERNAL, E. G. Mística Medieval Femenina: un acercamiento al linguaje teológico 
de ayer y de hoy. Bogotá, 2015. 333f. Tese. Facultad de Teología. Pontificia 
Universidad Javeriana.

BÍBLIA do Peregrino. São Paulo: Paulus, 2011.

BLOCH, Marc. A sociedade feudal. Lisboa: Edições 70, 2009.

BOECKL, C. M.  Images of Leprosy: Disease, Religion, and Politics in European Art. 
Kirksville: Truman State University Press, 2011.

BOURGEOIS, A. Lépreux et Maladreries du Pas-de-Calais (Xe – XVIIIe siècles). Arras: 
Commission départamentale des Monuments historiques du Pas-de-Calais, 1972.

CATECISMO DA IGREJA CATÓLICA. São Paulo: Loyola, 2000.

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


AS OBRAS DE MISERICÓRDIA E AS BEGUINAS

MARTA LUZIE DE OLIVEIRA FRECHEIRAS
LUIZ ALBERTUS SLEUTJES

                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                 ISSN:  2448-3095

                                                           

CID, M. del M. G. Apostolado femenino, clausura y santidad: la obra de Angelina de 
Montegiove (ca. 1357-1435). In: Mujeres que se atrevieron. Bilbao:  I. Gómez 
Acebo, 1998, p. 157-200.

CID, M. del M. G. Vivir la vida celestial: caridade y acción social em Beguinas y 
Beatas (siglos XIII_XIV). Estudios Eclesiásticos, v. 93, n. 366, p. 511-550, 2018.

DICIONÁRIO DE MÍSTICA, São Paulo: Loyola, Paulus, 2003. 

ECKHART, M. Erster Band Predigten. Stuttgart: Verlag W. Kohlhammer, 1968.

FRANCISCO, PP. Carta Encíclica Fratelli Tutti: Sobre a Fraternidade e a Amizade Social. 
São Paulo: Paulus, 2020.

FRANCISCO, PP. Carta Encíclica Laudato Si’: sobre o cuidado com a casa comum. São 
Paulo: Paulus, 2015.

FRANCISCO, PP. Exortação Apostólica Evangelii Gaudium: sobre o anúncio do 
Evangelho no mundo atual. São Paulo: Paulus, 2013.

GARÍ, B. La vida del espíritu. In: RIVERA GARRETAS, Maria-Milagros (Or.). Las 
relaciones la historia en la Europa Medieval. Valencia: Tirant lo Blanch, 2006, p. 
205-276. 

GUARNIERI, R. Il Movimento del Libero Spirito. Roma: Edizioni di storia e Letteratura, 
1965, p. 353-708.

GUIDERA, C. Loving God with his own Love: the beguines of the Southern Low 
Countries in Community. Minnesota, 2001. 308f. Tese. Graduate School of the 
University of Minnesota.

HADEWIJCH DE AMBERES. Flores de Flandes. Madrid: Biblioteca de Autores 
cristianos, 2001, p. 03-43. 

HEIDEGGER, M. Sein und Zeit. Tübingen: Max Niemeyer Verlag Tübingen, 1993.

JASPERT, N. Berliner historischen Studien, 31. Ordensstudien, 13. Berlin: Duncker & 
Humblot, 1999, p. 583-615.

KASPER, W. A misericórdia: condição fundamental do Evangelho e chave da 
vida cristã. São Paulo: Loyola, 2015. 

KASPER, W. Katholische Kirche. Freiburg: Herder, 2011.

KOCHER, S. A. Gender and Powerin Marguerite Porete’s Mirouer des Simples 
Ames. Oregon, 1999. 327f. Tese. Graduate School of the University of Oregon.

LE GOFF, J. La Civilisation de l’Occident Médieval. Paris: Éditions Flammarion, 2008.

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


AS OBRAS DE MISERICÓRDIA E AS BEGUINAS

MARTA LUZIE DE OLIVEIRA FRECHEIRAS
LUIZ ALBERTUS SLEUTJES

                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                 ISSN:  2448-3095

                                                           

______. O Deus da Idade Média. Conversas com Jean-Luc Pouthier. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 2017.

MATTOSO, J.  Sociedade Cristã e Marginalidade na Idade Média: a gafaria da 
Senhora do Monte. In: Portugal Medieval: novas interpretações. Lisboa: INCM, 
1985, p. 123-133.

NIETZSCHE, F. Also sprach Zarathustra. Stuttgart: Alfred Kröner, 1988.

PENA, A. N. Prefácio. In: ABELARDO E HELOÍSA: História Calamitatum e Cartas de 
Heloísa. Lisboa: Fundação Gulbenkian, 2008, p. 9-18.

PERNOUD, R. Para acabar con la Edad Media. Barcelona: Liberduplex, 1999.

PERROT, Michelle. Minha história das mulheres. 2ª ed. São Paulo: Contexto, 2016.  

PLATÃO. A República. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1987.

PORETE, M. Le Miroir des Âmes Simples et Anéantis. Paris: Albin Michel, 2011.

POWER, E. Mujeres medievales. Madrid: Encuentro, 1991.

RAITT, J. Espiritualidad cristiana II: Alta Edad Media y Reforma. Madrid: Editora 
EDIBESA, 2013.

RIVERA GARRETAS, Maria-Milagros. La diferencia sexual en la historia. Valencia: 
Publicaciones Universidad de Valencia, 2005.  

ROCHA, A. R. S. A Institucionalização dos leprosos: o hospital de S. Lázaro de 
Coimbra nos séculos XIII a XV. Coimbra, 2011. 266 f. Tese (Doutorado em Letras) - 
Faculdade de Letras, Universidade de Coimbra.

SANTINON, I.; MARIOTTI, L.; OTTAVIANI, O. Discipulado de iguais. São Paulo: 
Saber criativo, Grupo de estudos José Comblin, 2023.

SELLS, M. The Pseudo-Woman and Meister. In: Meister Eckhart and the Beguin 
Mystics. New York; Continuum, 1994. 

THIÉBAUX, M. The Writings of Medieval Women. Vol 14, Serie B. New York; London: 
Garland Publishing, 1987.

ZACHARIAS, R. Formação intelectual: A urgência de superar a douta ignorância. In:  
TRASFERETTI, J. A.; MILLEN, M. I. de C.; ZACHARIAS, R. Formação: Desafios 
Morais. São Paulo: Paulus, 2018, p. 97-121.

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis

