
           Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
                 Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                 ISSN:  2448-3095

                                                                             

O INTERMEZZO DA METAMORFOSE: QUAL O SUPLEMENTO DO 

ABSURDO?1

THE INTERMEZZO OF THE METAMORPHOSIS: WHAT IS THE SUPPLEMENT OF 

THE ABSURD?

Michelle Martins2

Resumo: Neste ensaio, mergulhamos nas dobras cortantes do absurdo, intermezzo pulsante onde o 
absurdo e a metamorfose se encontram, rasgando as superfícies do intolerável. O que resta do humano 
quando a máquina técnica da contemporaneidade, insaciável, consome sentidos, devora corpos e 
normaliza a violência?  O que grita quando o silêncio molda uma ontologia da submissão, ventre que 
engole o humano, reduzindo a vida a fragmentos de uso, cifras de controle? Kafka, Camus, Deleuze e 
Guattari são nossos cúmplices nessa exploração, onde a carne do real é exposta e o espírito confronta o 
vazio. Gregor Samsa, transformado em inseto em A Metamorfose, não é apenas esmagado; ele grita 
em sua resistência muda, no silêncio do apodrecimento, recusa a ser reduzido a fragmentos de 
utilidade. Kafka nos dá a metamorfose como insurgência: um corpo que recusa ser absorvido pela 
ordem técnica, contestando sua redução a fragmentos utilitários. Camus, por sua vez, encontra no 
absurdo um despertar ético. Quando a vida, apodrecida, não nos responde, a revolta se torna a única 
resposta: não uma busca por sentido, mas a recusa em se submeter à fatalidade, uma força que força o 
mundo a ser reinventado pelas fissuras do intolerável e extrair dali uma potência intensiva, algo que 
excede. Ato de insurgência contra a máquina. Vórtice transitório de um sentido sempre nômade em si 
mesmo. Para Deleuze e Guattari, o intolerável já não causa estranhamento; tornou-se um produto, o 
subproduto, da máquina social e técnica. Como resistir quando o intolerável já não grita, mas sussurra 
em estatísticas de corpos descartados, terras violadas, vidas esmagadas sob o pretexto da ordem? A 
técnica não é neutra, mas uma máquina viva que codifica a violência estrutural em silêncio normativo. 
Nas crianças baleadas no lugar de sonhos, nos corpos indígenas massacrados em suas terras, nos 
corpos negros violentados nas periferias, a tecnocracia opera como estética de controle, alimentando-
se do sangue da liberdade. A arte, nesse abismo, não é refúgio, mas máquina de guerra: um campo de 
batalha, fenda no tecido técnico, onde o intolerável é exposto e o absurdo transfigurado em criação. A 
metamorfose kafkiana e a revolta camusiana convergem aqui. O absurdo não é resignação, mas a 
faísca que reinventa o humano. Qual o suplemento do absurdo, senão o grito que rasga a máquina, 
expondo suas vísceras, recusando o silêncio e reinventando a existência?

Palavras-chave: Intolerável. Absurdo. Metamorfose. Revolta. Suplemento.

1 Os dados estatísticos, fatos, números e casos ilustrados no texto constam suas fontes nas referências 
bibliográficas.
2 Doutoranda em Filosofia pelo PPGFil Unioeste – Campus de Toledo, com Bolsa de pesquisa CAPES. Mestra 
em Literatura pelo PPGL/EL – Unimontes, com Bolsa de pesquisa CAPES. Graduada em Filosofia pela 
Unimontes, MG. Email: michelle.almeida@unioeste.br. 



O INTERMEZZO DA METAMORFOSE: QUAL O SUPLEMENTO DO ABSURDO?

MICHELLE MARTINS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

Abstract: In this essay, we dive into the sharp folds of the absurd, the pulsating intermezzo where 
absurdity and metamorphosis meet, tearing through the surfaces of the intolerable. What remains of 
the human when the insatiable technical machinery of contemporaneity consumes meaning, devours 
bodies, and normalizes violence? What cries out when silence shapes an ontology of submission, a 
womb that swallows the human, reducing life to fragments of use, mere numbers of control? Kafka, 
Camus, Deleuze, and Guattari are our accomplices in this exploration, where the flesh of reality is laid 
bare and the spirit confronts the void. Gregor Samsa, transformed into an insect in The 
Metamorphosis, is not merely crushed; he screams in his mute resistance, in the silence of decay, 
refusing to be reduced to fragments of utility. Kafka offers metamorphosis as insurgency: a body that 
refuses to be absorbed by the technical order, contesting its reduction to utilitarian fragments. Camus, 
in turn, finds in the absurd an ethical awakening. When life, rotting, offers no answers, revolt becomes 
the only response: not a quest for meaning, but a refusal to submit to fatality—a force that compels the 
world to be reinvented through the fissures of the intolerable, extracting from it an intensive potency, 
something that exceeds. An act of insurgency against the machine. Transient vórtex of a meaning 
perpetually nomadic within itself. For Deleuze and Guattari, the intolerable no longer shocks; it has 
become a product, a byproduct, of the social and technical machine. How can one resist when the 
intolerable no longer screams but whispers in statistics of discarded bodies, violated lands, lives 
crushed under the guise of order? Technique is not neutral but a living machine that encodes structural 
violence in normative silence. In children shot down where dreams once stood, in indigenous bodies 
massacred on their lands, in Black lives brutalized in the peripheries, technocracy operates as an 
aesthetic of control, feeding on the blood of freedom. Art, in this abyss, is not refuge but a war 
machine: a battlefield, a rupture in the technical fabric, where the intolerable is exposed, and the 
absurd transfigured into creation. The Kafkaesque metamorphosis and Camusian revolt converge here. 
The absurd is not resignation but the spark that reinvents the human. What is the supplement of the 
absurd if not the cry that tears through the machine, exposing its viscera, rejecting silence, and 
reimagining existence?

Keywords: Intolerable. Absurd. Metamorphosis. Revolt. Supplement.

Por trás da porta trancada, algo se contorce, se rasga, se refaz. Não é apenas um corpo, 

mas uma ideia em espasmos, um grito mudo que reverbera na escuridão. É a metamorfose que 

nos encara pelo buraco da fechadura, uma aberração que recusamos nomear, fingindo que seu 

pulsar não fere. Kafka a esculpe com suas palavras; Camus a disseca; Deleuze e Guattari a 

fazem vibrar como uma máquina de guerra3, um órgão pulsante entre criação e devastação. 

Aqui, o absurdo4 e o intolerável dançam, mas não é um balé harmônico: é uma luta de facas 

3 O conceito de máquina de guerra, em Deleuze e Guattari, diz respeito a uma força exterior à ordem estatal, 
caracterizada por sua capacidade de operar fora das estruturas de poder organizadas e codificadas. Ela não se 
define pela destruição física, mas pela criação de novos territórios, novas formas de pensar e viver que escapam 
à captura do Estado e das máquinas sociais normativas. A máquina de guerra não pertence exclusivamente a um 
campo militar; é antes um movimento de desterritorialização que desafia as formas estabelecidas de controle e 
dominação. Em sua essência, ela é um agenciamento coletivo que privilegia o devir, a multiplicidade e a criação 
de linhas de fuga. Entretanto, quando capturada pelo aparelho de Estado, a máquina de guerra é reterritorializada 
e convertida em ferramenta de opressão, perdendo sua potência criadora e tornando-se um dispositivo de 
controle, como exemplificado na militarização ou nas formas burocráticas de repressão. 
4 O conceito de absurdo é a chave para a liberdade e a consciência plena da condição humana. Ao aceitar o 
absurdo, o indivíduo reconhece a falta de sentido no cosmos e a impossibilidade de uma justificação última para 
a vida, mas, ao mesmo tempo, isso não leva à desesperança, mas a uma revolta criativa. A partir desse confronto 



O INTERMEZZO DA METAMORFOSE: QUAL O SUPLEMENTO DO ABSURDO?

MICHELLE MARTINS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

no ventre do real. O sentido desmorona, a vida é triturada pela violência de sua própria 

condição. Cada sociedade aperfeiçoa suas ferramentas para tornar o intolerável invisível. 

Nossa era elevou isso à arte. O intolerável não nos domina mais com gritos ou açoites: ele nos 

molda, silencioso, rastejante, fluindo como o óleo que lubrifica as engrenagens da máquina 

social. É o zumbido onipresente de um sistema que devora sem mastigar, que nos absorve 

enquanto finge ser neutro. Eis a grande metamorfose contemporânea: a técnica hipertrofiada, 

o poder de moldar corpos, mentes e mundos, transfigurando o intolerável em norma. O que 

deveria gritar agora sussurra, e o sangue seca antes mesmo de escorrer.

Vivemos sob o signo de uma época técnica, em que o poder de transformar, moldar e 

regular o mundo excede em escala e intensidade qualquer outro momento histórico. Deleuze e 

Guattari5 nos alertam: a técnica não é apenas um meio; é uma força violenta que dilacera e 

reconstrói os modos de ser, de sentir, de perceber. Sob sua hipertrofia, associada à produção 

de controle, poder e normatividade, traz consigo um fenômeno inquietante: a normalização do 

intolerável e o silêncio em lei. A violência sistemática, o racismo visceral e a repressão social 

se cristalizam como fundamentos invisíveis do real. O intolerável não apenas persiste — ele 

se torna o alicerce invisível de uma máquina insaciável. Ou seja, tornam-se parte do tecido 

“natural” da realidade técnica.

Neste ensaio, cruzamos Kafka e Camus com o pensamento radical de Deleuze e 

Guattari, buscando na arte não um refúgio, mas como um espaço de resistência, signo da 

revolta6, máquina de guerra, como uma arma, tendo em vista o horizonte ético-político 

com o absurdo, Camus propõe que a vida possa ser vivida com a consciência de sua falta de propósito – mas não 
de uma maneira que anule o valor de sua experiência, mas ao contrário, a intensifique. Essa escolha de viver 
diante do absurdo se torna, de alguma forma, uma revolta, pois implica insistir em criar sentido onde ele parece 
não existir.
5 Deleuze e Guattari exploram isso principalmente em O Anti-Édipo e Mil Platôs, especialmente nos volumes 2 e 
5. Em O Anti-Édipo, ao trabalharem o conceito de máquinas desejantes, eles mostram como a produção técnica e 
a produção do desejo estão intrinsecamente ligadas. As máquinas, no sentido mais amplo, não são apenas 
dispositivos tecnológicos, mas também mecanismos sociais e psíquicos que estruturam como os indivíduos 
percebem, desejam e se subjetivam. O capitalismo, como sistema técnico e social, codifica fluxos de desejo e os 
reorganiza de forma a otimizar o controle e a exploração econômica. Nesse processo, os modos de subjetivação 
são produzidos e ajustados para alinhar os desejos individuais às demandas do sistema. No Mil Platôs v. 2, eles 
discutem como os sistemas técnicos e maquínicos criam regimes de signos, moldando as formas pelas quais os 
sujeitos percebem e interagem com o mundo. No Mil Platôs v. 5, exploram como as máquinas técnicas não são 
neutras, mas funcionam como dispositivos de captura, organizando os corpos e os movimentos em função de 
sistemas maiores, como o Estado e o capitalismo. Essas estruturas técnicas não apenas regulam o material, mas 
também os fluxos de subjetivação, afetando a maneira como indivíduos se percebem e percebem o mundo.
6 A revolta, em Camus, é uma afirmação vital que surge do confronto entre o desejo humano por sentido e a 
indiferença absurda do mundo. Não é resignação nem negação, mas uma posição ética e existencial que recusa 
tanto a aceitação passiva quanto a fuga transcendental. Ela é uma “consciência apaixonada”, uma adesão lúcida 
ao absurdo que desafia as ordens estabelecidas sem propor uma solução final ou um propósito transcendente. 
Para Camus, a revolta não busca destruir o mundo, mas iluminá-lo, afirmando a dignidade do ser humano e sua 



O INTERMEZZO DA METAMORFOSE: QUAL O SUPLEMENTO DO ABSURDO?

MICHELLE MARTINS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

contemporâneo. Em A Metamorfose, Kafka abre um abismo onde o humano é triturado pela 

normalidade e o absurdo apagado – elementos que ecoam nas estruturas técnicas 

contemporâneas. Perguntamos: pode a arte, com sua potência selvagem, rasgar a pele da 

técnica e fazer do absurdo uma fagulha insurgente? A resposta se constrói na violência do 

grito: a arte não apenas resiste — ela devora e recria. Assim como a revolta de Camus7 não 

busca uma explicação final, mas uma resistência ativa ao absurdo, a luta contra a violência e a 

opressão é a recusa de aceitar o mundo tal como ele é, mesmo quando ele nos esmaga com 

sua indiferença. Quando vivida no seio de uma técnica opressiva, torna-se um movimento 

criativo, uma máquina de guerra que não destrói, mas reconstrói e recria o ser humano diante 

do intolerável. Camus vê no absurdo a colisão entre o desejo humano de sentido e o vazio 

implacável do universo, uma fratura existencial que exige a revolta: viver sem concessões, 

sem buscar refúgio em ilusões ou no suicídio da consciência. 

A cada página virada do mundo, o intolerável escreve sua gramática com o sangue dos 

corpos descartados e contorce seu peso sob cada esquina da existência. A violência não está 

apenas no vazio, mas na maneira insidiosa como ele é preenchido: pelo consumo, pelo poder, 

pela aceitação resignada de uma realidade insuportável que se disfarça de inevitável. Aqui, a 

lâmina de Camus se cruza com a transformação kafkiana: um suplício que persiste no ato de 

existir, onde a metamorfose se torna grito e o absurdo, revolta. Vivemos numa época técnica, 

onde o real se fragmenta; é mediado por algoritmos, máquinas, estatísticas. Mas a técnica não 

é apenas ferramenta; como fenômeno central de nossa época, molda o real em níveis 

ontológicos e estéticos:  molda nossa percepção, nossos sentidos, nossos corpos. Nesse 

contexto, a técnica organiza fluxos de desejo e poder, articulando sistemas que codificam a 

vida, do biológico ao social, numa máquina de produção contínua. Ela transforma o 

intolerável em hábito, e o hábito em lei. O intolerável se torna invisível. 

No Brasil contemporâneo, essa máquina é especialmente visível na lógica que sustenta 

o genocídio das periferias, a brutalidade e repressão policial, as mãos que escorrem sangue 

nas margens do poder, o racismo estrutural e a desigualdade. Não são exceções: são parte do 

mecanismo. Cada corpo violentado, é um vestígio do intolerável que insiste em se ocultar, 

engolido pela técnica que o normaliza. No Brasil, a técnica não é apenas a ferramenta; é o 

capacidade de agir mesmo em meio ao caos. É um movimento que rejeita o niilismo e insiste na criação de 
valores imanentes, na solidariedade como um ato de resistência ao absurdo e ao intolerável.
7 Quando Camus fala da revolta como a única resposta ao absurdo, ele não propõe um retorno ao sentido perdido, 
mas uma reinvenção. A revolta, como a metamorfose, é um devir — uma explosão do intolerável que rasga a 
pele da técnica e se recusa a ser silenciada. A resistência ao intolerável (violência estrutural, opressão policial, 
desigualdade racial) também é uma forma de revolta contra um sistema que normaliza o absurdo. Nesse caso, a 
revolta não é apenas um gesto filosófico, mas uma prática política e social concreta.



O INTERMEZZO DA METAMORFOSE: QUAL O SUPLEMENTO DO ABSURDO?

MICHELLE MARTINS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

sangue na calçada, a marca da bota policial no rosto de um jovem periférico. É a bala perdida 

que nunca se perde quando encontra corpos negros e indígenas. Casos concretos ilustram essa 

estrutura: desde 2018, vimos uma sequência de episódios em que vidas negras e periféricas 

são ceifadas por operações policiais que, em sua repetição, normalizam a brutalidade. As 

manchetes são escritas com sangue. A lógica repressiva da polícia no Brasil tem se 

manifestado em diversos casos de violência e letalidade, frequentemente vitimando crianças e 

adolescentes. Esses eventos refletem um padrão de normalização da violência policial, 

exacerbado por políticas públicas que priorizam o enfrentamento bélico ao crime e, em muitos 

casos, deixam de lado a proteção da população mais vulnerável. A responsabilização dos 

agentes muitas vezes é limitada, e o racismo estrutural é uma constante nesses episódios. Na 

grande maioria dos casos, seguem permanecendo sem julgamento ou desfecho judicial claro, 

ou são arquivados ou ainda em andamento no sistema judicial, destacando a impunidade 

constante. Como por exemplo, o sargento da Polícia Militar (PM) Adriano Fernandes de 

Campos, que foi absolvido pela justiça de SP, um dos dois acusados de matar Guilherme Silva 

Guedes, de 15 anos, baleado à queima-roupa e morto em 14 de junho de 2020 na Zona Sul da 

capital. Seu corpo acabou encontrado em Diadema, na Grande São Paulo. O outro autor do 

crime, Gilberto, que responde preso pelo crime de homicídio triplamente qualificado (motivo 

torpe, meio cruel e recurso que dificultou a defesa da vítima) contra Guilherme, ainda não foi 

julgado. Gilberto é investigado por outras 49 mortes. Há a suspeita de que o ex-PM tenha 

participado de 29 assassinatos no Campo Limpo e de outros 20 no Capão Redondo, entre 

2012 e 2013.

Cada dado, cada estatística é uma letra no alfabeto do intolerável. Números que 

gritam, mas são abafados sob pretextos de ordem e progresso. Dados do Fórum a Pública 

revelam que, em 2023, quase 1 em cada 5 mortes violentas de jovens de 10 a 19 anos foi 

causada por intervenção policial: nos últimos três anos, as mortes provocadas por policiais 

passaram de 14% do total de mortes violentas, em 2021, para 17,1% no ano seguinte e 

alcançaram quase 19% em 2023, refletindo um aumento de letalidade na última década. A 

faixa etária dos 17 anos é a que teve mais óbitos causados pelas polícias: 479 vidas na década. 

Em São Paulo, entre 2013 e 2023, 957 crianças e adolescentes morreram em ações policiais, 

66% delas por policiais em serviço, com 631 vítimas, destacando um padrão de letalidade 

crescente na última década. Meninos negros são desproporcionalmente afetados, com 82,9% 

das vítimas sendo pretos ou pardos e 90% do sexo masculino. Segundo a UNICEF, um 

menino negro no Brasil tem 21 vezes mais chances de ser morto do que uma menina branca 



O INTERMEZZO DA METAMORFOSE: QUAL O SUPLEMENTO DO ABSURDO?

MICHELLE MARTINS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

na mesma faixa etária. A impunidade e o racismo estrutural sustentam esse padrão de 

violência.

Em 2020, 140 crianças e adolescentes de 10 a 19 anos foram vítimas de mortes 

decorrentes de intervenção policial, o que representa 44% do total de 315 assassinatos nessa 

faixa etária. A violência letal vitima em especial meninos negros: nos últimos três anos, a 

maior parte das vítimas de mortes violentas no Brasil eram pretos ou pardos (82,9%) e do 

sexo masculino (90%). Dados do relatório da UNICEF mostram que um menino negro entre 0 

e 19 anos no Brasil tem 21 vezes mais chances de ser morto do que uma menina branca na 

mesma faixa etária.  A persistente desproporção racial nas mortes evidencia o racismo 

estrutural, em que indivíduos negros têm quase quatro vezes mais chances de serem mortos 

por policiais do que brancos, apesar de representarem 56% da população brasileira. A 

impunidade é uma constante, com baixa resolução de casos e continuidade de abusos. 

Em São Paulo, a maioria dos óbitos ocorreu na capital, com registros de possíveis 

execuções sumárias durante operações policiais. Em São Paulo, a Operação Escudo marcou 

um aumento de 58% nas mortes de crianças e adolescentes por intervenção policial em 2024, 

como no caso de Luiz Gustavo Costa Campos, de 15 anos, morto a tiros após, supostamente, 

estar rendido e ser arrastado até um mangue. Em Santos, Ryan da Silva Andrade Santos, de 4 

anos, foi alvejado durante uma operação no Morro São Bento, na mesma abordagem, Gregory 

Ribeiro Vasconcelos, de 17 anos, também foi morto, enquanto um adolescente de 15 anos e 

uma jovem de 24 anos foram feridos. Testemunhas afirmam que os disparos vieram 

exclusivamente de policiais, reforçando a violência desproporcional. A morte dos jovens vem 

na esteira das operações Escudo e Verão, realizadas na Baixada Santista, entre julho de 2023 e 

abril de 2024, as quais, somando 84 vítimas, são consideradas as operações policiais mais 

letais da história de São Paulo — ficando atrás apenas do massacre de 111 detentos do 

Carandiru e dos Crimes de Maio de 2006 com mais de 500 mortes. Uma das vítimas da 

Operação Verão foi Leonel Andrade Santos. Um homem de 36 anos que usava muletas. Ao 

jornal Deutsche Welle Brasil, vizinhos disseram que os policiais mandaram Leonel jogar os 

apoios no chão e correr, sendo atingido por um tiro no tórax ao não conseguir. Leonel era o 

pai do menino Ryan. 

O intolerável se esconde atrás de cifras e estatísticas. Entre janeiro e setembro de 

2024, o estado de São Paulo registrou 496 mortes resultantes de intervenções policiais, 

segundo dados da própria Secretaria de Segurança Pública (SSP). Esse número representa um 

aumento de 75% em comparação com o mesmo período do ano anterior. Na capital paulista, o 



O INTERMEZZO DA METAMORFOSE: QUAL O SUPLEMENTO DO ABSURDO?

MICHELLE MARTINS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

total de vítimas foi de 130. Só na Baixada Santista foram registradas 109 mortes: uma média 

de uma vítima a cada três dias. Em 2023, no Brasil inteiro, agentes de segurança do estado 

mataram 4.025 pessoas, sendo 2.782 delas negras. Os dados também indicam que a polícia 

matou 243 crianças e adolescentes, com idades entre 12 e 17 anos.

Em 2023, Thiago Menezes Flausino, de 13 anos, foi morto por policiais do RJ na 

Cidade de Deus, segundo inquérito sobre o caso feito pela própria polícia. No mesmo ano, 

Eloáh da Silva dos Santos, de 5 anos, foi morta pela polícia no Morro do Dendê, segundo 

investigação do Ministério Público. Em 2020, as vítimas foram João Pedro Mattos Pinto, de 

14 anos, morto dentro de casa durante uma operação no Complexo do Salgueiro (2020); Kauê 

Ribeiro dos Santos, de 12 anos, morto enquanto brincava na rua em Belford Roxo; Kauan 

Rosário, de 11 anos, Alice da Silva Almeida, de 3 anos; Emily Victoria da Silva, de 4 anos, e 

Rebecca Beatriz Rodrigues Santos, de 7 anos. Em 2019, foi Ágatha Félix, de 8 anos. Em 

2017, Jenifer Gomes, de 11 anos, baleada em Triagem e Maria Eduarda Alves da Conceição, 

de 13 anos, baleada dentro da escola. No total, a ONG contabiliza 69 casos de crianças 

vitimadas por arma de fogo em contexto de violência no Rio de Janeiro desde 2007 — muitos 

deles ocorridos durante operações policiais. Nenhuma dessas mortes foi computada como 

resultante de ação policial, mas como homicídio. Ou seja, as mortes de Thiago e Eloah em 

2023 não estão entre as 243 mortes de crianças e adolescentes registradas em nove estados 

brasileiros naquele ano como resultado de intervenção do Estado. No Estado na Bahia em 

2023 — o segundo maior número já registrado desde 2019 dentre os estados monitorados, 

foram 1.702 mortes causadas por agentes. Não são casos isolados, esses números alarmantes 

— o aumento de 21% na letalidade policial em São Paulo sob a administração de Tarcísio de 

Freitas e a diminuição da letalidade após a intervenção federal no Rio de Janeiro — o Estado 

apresentou menos de 1 mil mortes pela primeira vez desde o início do monitoramento — tem 

relação direta com a política do governo, reforçando a ideia da violência estrutural tornada 

norma, o intolerável normalizado e normatizado, e na mão de quem está o poder sobre a vida.

Operações em comunidades como como a de Paraisópolis (2019), onde nove jovens 

morreram pisoteados em uma ação policial, e a do Complexo do Alemão (2022), com 19 

mortos, a chacina no Jacarezinho (2021), com 28 mortos, e a operação Escudo na Bahia 

(2023), com 20 mortos, não são exceções; são engrenagens de um sistema técnico de controle 

racial. Abusos em situações individuais também chocaram o país. Um motorista de aplicativo, 

Thiago Fernandes Bezerra, de 23 anos, foi morto por um PM em Camaragibe (PE) após uma 

discussão banal por causa de R$7,00 que o PM recusou-se a pagar pela corrida.  Em São 



O INTERMEZZO DA METAMORFOSE: QUAL O SUPLEMENTO DO ABSURDO?

MICHELLE MARTINS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

Paulo, um homem foi jogado de uma ponte durante abordagem policial. PMs matam no bairro 

Jockei Clube, em São Vicente (SP), Vinícius Fidelis Santos de Brito, homem negro de 24 

anos, na frente da mãe. Em outro caso, um jovem negro acusado de roubar produtos de 

limpeza, Gabriel Renan da Silva Soares, foi executado por um PM com 11 tiros nas costas 

após ser acusado de “atitude suspeita” ao sair de um mercado na zona sul de São Paulo. 

Gabriel Augusto Hoytil Araújo, de 19 anos, na Favela do Piolho, na Zona Sul de São Paulo, 

não estava armado nem envolvido com entorpecentes quando foi baleado na cabeça e na coxa 

por um grupo onde estavam seis policiais civis do 96º Distrito Policial, no Brooklin, caso em 

que a mãe afirmou em entrevista que ele estava com uma marmita, confundida com uma 

arma. Outros casos emblemáticos como o de Evaldo Rosa dos Santos, músico negro morto 

com 80 tiros por militares no Rio de Janeiro (2019).

A repressão estende-se aos povos indígenas e movimentos sociais. Esse ano, 2024, os 

indígenas da Reserva de Dourados, em Mato Grosso do Sul, foram alvos de um ataque 

violento da PM devido a um protesto pela falta d'água nas aldeias há mais de um mês. A 

Tropa de Choque reprimiu o ato com tiros de borracha e bombas de gás, deixando mais de 20 

indígenas feridos. Em 2023, no Maranhão, indígenas denunciaram a ausência de saúde e 

educação, sendo alvos de invasões policiais. O Maranhão é o quinto estado com o maior 

número de assassinatos registrados de pessoas indígenas do país. De acordo com o 

levantamento feito pelo Conselho Indigenista Missionário (Cimi), que usa dados de 2023, o 

aumento no número de assassinatos foi de 37,5% neste ano, em comparação com 2022. No 

Mato Grosso, o Povo Xavante enfrenta grileiros e oportunistas, que se valem de violência, do 

lobby político e das fragilidades e ineficiência dos poderes Judiciário e Executivo para a 

protelação e usurpação dos seus direitos territoriais. Paralelamente, no Pará, o Povo 

Munduruku luta contra ameaças, destruição e mortes causadas pelo garimpo ilegal. Segundo o 

dado consta do relatório Violência Contra os Povos Indígenas, que o Conselho Indigenista 

Missionário (Cimi), ao menos 208 indígenas foram assassinados no Brasil em 2023, 

significando um aumento da ordem de 15,5% em comparação ao número registrado em 2022 

(180). E isso porque segundo o Fórum Brasileiro de Segurança Pública, os assassinatos 

diminuíram 3,4% em 2023, na comparação com 2022.

Movimentos sociais, como o MST, também sofrem repressão. Só no ano de 2023, em 

Belém, Mulheres Sem Terra foram duramente reprimidas pela Polícia Militar, ao se 

aproximarem da Assembleia Legislativa do Pará para negociarem suas pautas. A PM, sob 

ordem do presidente ALEPA, utilizou spray de pimenta e força física contra as manifestantes 



O INTERMEZZO DA METAMORFOSE: QUAL O SUPLEMENTO DO ABSURDO?

MICHELLE MARTINS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

em manifestação pacífica. Pelo menos uma das participantes do ato precisou ser hospitalizada. 

No Rio Grande do Sul, as mulheres Sem Terra que se deslocavam para o Ato Unificado em 

Porto Alegre tiveram vários ônibus interceptados pela PRF (vistoria ostensiva) em diferentes 

pontos de chegada na capital gaúcha. No Nordeste, as mais de 500 mulheres do Campo 

Unitário tomaram as ruas de Teresina (PI) e fizeram uma grande ação de denúncia na empresa 

Equatorial Energia, para reivindicar o alto custo do preço da luz e o péssimo fornecimento de 

energia no estado do Piauí e foram recebidas com tiros na tentativa de reprimir e impedir a 

denúncia. Em 2024, diversas famílias do Movimento Sem Terra (MST) em ações que fazem 

parte do “Abril Vermelho”, mês em que o movimento realiza ações em prol da luta pela 

reforma agrária, ocuparam terras improdutivas em Campinas (SP), Agudos (SP), Campo dos 

Goytacazes (RJ) e em diversos municípios de Pernambuco (PE). Em Campinas e Campo dos 

Goytacazes, as famílias foram recebidas com violência pelas forças policiais. Apenas alguns 

dos vários casos que evidenciam a criminalização da luta por reforma agrária e direitos 

básicos. 

O panorama desse cenário demonstra a falência de uma política de segurança pública 

que deveria proteger, mas tem seus escolhidos, segue a lógica do petrossexorracial8. A 

violência não é aleatória, mas uma ferramenta sistemática para manter desigualdades e 

subjugar os mais vulneráveis, reforçando um ciclo de opressão que atravessa territórios e 

corpos. O que escancara a exigência de reformas urgentes que enfrentem o racismo 

institucional e priorizem a vida das populações mais vulneráveis. Esses números são como a 

metamorfose de Gregor Samsa: a revelação de algo que sempre esteve lá. São corpos 

reduzidos à funcionalidade de máquinas, descartados quando não servem mais ou quando 

desafiam a ordem técnica que os subjuga.

Quando analisamos a geopolítica, a situação ecoa as mesmas estruturas de opressão, 

onde a normalização da violência serve aos interesses de poder e dominação. Essa 

convergência de práticas desumanas demonstra a interligação entre sistemas repressivos 

globais e locais, ambos sustentados por mecanismos de opressão racial, social e política. 

Como a crise de refugiados, onde milhares de migrantes enfrentam condições desumanas em 

campos de refugiados ou em travessias marítimas. A indiferença de governos e a 

8 O conceito de petrossexorracial, desenvolvido por Paul B. Preciado, refere-se à interseção entre a exploração 
dos corpos, o gênero, a sexualidade, a raça e os sistemas energéticos, como o petróleo, na modernidade 
capitalista. Ele analisa como esses elementos sustentam e reproduzem relações de poder globais, considerando o 
corpo como um campo político sujeito a processos de extração e controle. Preciado conecta regimes de produção 
energética, como o petróleo, com formas de exploração racial e sexual, revelando sua intrínseca conexão no 
capitalismo contemporâneo.



O INTERMEZZO DA METAMORFOSE: QUAL O SUPLEMENTO DO ABSURDO?

MICHELLE MARTINS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

criminalização da migração reforçam essa tragédia. No Irã, a morte de Mahsa Amini gerou 

manifestações massivas em 2022 e 2023, mas a repressão violenta do governo e a execução 

de manifestantes são exemplos de intolerável institucionalizado. Na China e os uigures, a 

detenção em massa de uigures em Xinjiang em “campos de reeducação”9, acompanhada de 

denúncias de tortura, trabalho forçado e esterilização forçada, é amplamente ignorada no 

cenário global. A aceitação de que bilhões vivem na pobreza extrema enquanto uma minoria 

concentra a maior parte da riqueza mundial reflete um sistema que normaliza a desigualdade. 

A devastação ambiental, como incêndios florestais ou enchentes, é intensificada pela inação 

global, sacrificando populações vulneráveis em prol de interesses econômicos. Crimes 

ambientais, como a tragédia de Mariana, ocorrida em novembro de 2015, maior desastre 

ambiental do Brasil. O rompimento da barragem de Fundão, operada pela Samarco (joint 

venture da Vale e BHP Billiton), liberou 39 milhões de m³ de rejeitos de mineração, causando 

19 mortes, destruição de comunidades e danos ambientais severos no rio Doce. Apesar do 

julgamento de diversos processos, incluindo indenizações, a empresa responsável preso pelo 

crime foi absolvida; fazendo jus a uma justiça burguesa. Temos também a questão Palestina. 

O massacre do povo palestino pelo movimento sionista que remete a um histórico de 

violência e ocupação iniciado no século XX, intensificado com a criação do Estado de Israel 

em 1948 e as subsequentes guerras e políticas de colonização. Onde os sionistas, ao 

implementar seu projeto de um Estado judeu, realizaram expulsões em massa de palestinos de 

suas terras ancestrais, evento conhecido como a Nakba (“catástrofe”), que resultou em cerca 

de 700.000 refugiados palestinos. Desde então, a ocupação de territórios palestinos, incluindo 

Cisjordânia, Gaza e Jerusalém Oriental, tem sido marcada por práticas sistemáticas de 

repressão, ataques a civis, e restrições econômicas e de mobilidade. Além disso, a expansão 

de assentamentos israelenses viola o direito internacional, agravando a situação humanitária 

dos palestinos. Um genocídio em massa de um povo. O bloqueio da Faixa de Gaza, iniciado 

em 2007, transformou a região em uma área de crise permanente, com bombardeios 

frequentes que resultam em centenas de mortes, muitas vezes de civis, incluindo crianças. 

Grupos de direitos humanos denunciam que essas ações equivalem a crimes de guerra, dado o 

uso desproporcional de força contra uma população desarmada ou mal equipada. Esse 

9 Os “campos de reeducação” em Xinjiang, China, referem-se a instalações governamentais descritas como 
centros de treinamento vocacional pelas autoridades chinesas. No entanto, diversas investigações e relatos de 
organizações de direitos humanos indicam que esses campos são locais de detenção em massa, onde minorias 
étnicas, principalmente uigures muçulmanos, são submetidas a doutrinação política, trabalho forçado, tortura, 
vigilância extrema e restrições religiosas e culturais. O objetivo alegado é combater o extremismo, mas há 
acusações de violações sistemáticas de direitos humanos, caracterizadas por alguns como genocídio cultural.



O INTERMEZZO DA METAMORFOSE: QUAL O SUPLEMENTO DO ABSURDO?

MICHELLE MARTINS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

processo de violência é também alimentado pelo racismo estrutural e pela desumanização do 

povo palestino, evidenciado em discursos e práticas oficiais que justificam a violência como 

medida de segurança. A resistência palestina, por meio de manifestações, ações diplomáticas 

e luta armada, busca a autodeterminação, enquanto enfrenta represálias severas. A situação 

atual reflete um padrão de colonização contínua e opressão, descrita por muitos especialistas 

como um apartheid, com direitos básicos sendo sistematicamente negados aos palestinos em 

prol da consolidação do projeto sionista. Neste ano, a situação na Palestina segue alarmante. 

Até agosto de 2024, mais de 40 mil palestinos foram mortos, com a maioria das fatalidades 

concentradas na Faixa de Gaza. Esse número inclui milhares de civis, destacando a gravidade 

do conflito e o impacto humanitário devastador. A destruição em Gaza é ampla, afetando 

residências, infraestrutura, hospitais e terras agrícolas, agravando ainda mais a crise 

humanitária. Até agora, em 2024, aproximadamente 70% das vítimas em Gaza são mulheres e 

crianças, segundo o UNICEF. A estimativa sugere que entre 10.000 e 12.000 crianças 

palestinas foram mortas desde o início das hostilidades. A situação se agrava com desnutrição, 

fome e doenças em expansão, especialmente entre menores de cinco anos. Essa tragédia 

humanitária reflete as consequências severas do bloqueio e dos ataques contínuos à Faixa de 

Gaza, conforme relatórios das Nações Unidas e outras organizações de direitos humanos.

O intolerável forja sua ontologia: uma engrenagem cega que devora o humano, 

mastigando vidas como se fossem estatísticas descartáveis. A existência humana é um abismo 

imundo, onde cada respiração é um grito afogado na miséria do ser, uma tortura silenciosa, 

sem sentido e latente, onde a dor é o único elo que pulsa entre o homem e o nada. O vazio 

devora a alma como uma ferida aberta que nunca cicatriza, e o corpo, em sua agonizante 

busca por um propósito, é apenas um saco de carne condenado a apodrecer e ser devorado por 

larvas, ignorado pela crueldade indiferente do cosmos que, por fim, engole a última centelha 

de humanidade em um suspiro de desespero absoluto.  

Não obstante, como Kafka mostrou, mesmo esmagados, os corpos falam. Cada um 

deles é um traço na carne do real, mas também o início de uma metamorfose. A arte, a escrita, 

o grito: todos eles insistem. O absurdo paira como uma tensão que grita por consciência no 

silêncio da violência normalizada. É o fogo-fátuo da existência, uma chama errante que arde 

na margem entre o desejo de sentido e o silêncio esmagador do cosmos. Ele cintila como um 

espectro insubmisso, iluminando por breves instantes as fendas de uma realidade indiferente, 

para logo desaparecer, deixando apenas a fuligem do confronto. Não se apaga por completo; 

permanece à espreita, alimentando a tensão entre o vazio que nos habita e a força que nos 



O INTERMEZZO DA METAMORFOSE: QUAL O SUPLEMENTO DO ABSURDO?

MICHELLE MARTINS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

impulsiona a seguir. É na dança desse fogo que a vida se torna resistência, e a revolta, sua 

centelha mais pura. A metamorfose kafkiana e a revolta camusiana não são respostas, mas 

intermezzos10: intervalos onde o absurdo não se rende e o intolerável é confrontado. O 

intermezzo da metamorfose é esse espaço pulsante entre o intolerável e a criação. E, nesse 

espaço, somos chamados não a entender, mas a agir. A existir. A inventar. Kafka e Camus e 

tantos outros que comportam uma literatura menor, nos deram a linguagem para resistir ao 

intolerável, para recusar o silêncio. 

Segundo Camus (2019, p. 47), experimentar plenamente um destino significa aceitá-lo 

em sua totalidade. No entanto, reconhecer o absurdo desse destino exige enfrentá-lo com a 

consciência sempre alerta. Renunciar a um dos polos dessa tensão é abdicar da própria 

experiência; rejeitar a revolta consciente equivale a ignorar a questão fundamental que o 

absurdo nos coloca. Assim, a ideia de “revolução permanente” se desloca do coletivo para o 

campo da vivência individual: viver é dar existência ao absurdo. E dar existência ao absurdo 

significa, acima de tudo, mantê-lo à vista, contemplá-lo em sua intensidade. O absurdo só se 

desfaz quando nos afastamos dele, quando recusamos encará-lo de frente. É por isso que, 

entre as poucas atitudes possíveis, está a constância do olhar.

Aceitar um destino em sua crueza, experimentá-lo como quem tateia as entranhas de 

um abismo, é permitir que o absurdo respire na carne da consciência. Essa postura, que Albert 

Camus associa à ideia de revolta, não como uma resignação, mas um enfrentamento ativo que 

recusa a fuga ou a abdicação, explode e insiste em gritar onde o silêncio se impõe. O absurdo 

como a chama que se nega a apagar, a faca que perfura a monotonia do vazio, expondo a 

falência de um mundo indiferente. Viver é dar existência ao absurdo, contemplá-lo em sua 

intensidade e resistir à tentação de virar-lhe as costas. O absurdo, assim, sobrevive apenas 

quando mantemos o olhar fixo em sua face, recusando a alienação. É o instante em que o 

homem encara o nada e escolhe não se curvar; é o escândalo da vida que ousa viver apesar de 

sua falta de justificativa. Nessa lógica, o absurdo não é apenas a falta de sentido ou a 

10 “Um rizoma não começa nem conclui, ele se encontra sempre no meio, entre as coisas, inter-ser, intermezzo. A 
árvore é filiação, mas o rizoma é aliança, unicamente aliança. A árvore impõe o verbo ‘ser’, mas o rizoma tem 
como tecido a conjunção ‘e... e... e...’ Há nesta conjunção força suficiente para sacudir e desenraizar o verbo 
ser.” (Deleuze; Guattari, 2011a, p. 48, Grifo dos autores). Logo, para Deleuze e Guattari(2012b), o intermezzo é 
o espaço intermediário, de passagem e transformação, onde forças e fluxos se encontram e criam novas 
possibilidades. Ele rejeita inícios, fins ou centros fixos, privilegiando o movimento, a conexão e a 
potencialidade, em oposição às estruturas rígidas e binárias. Um intermezzo pode ser compreendido como um 
intervalo ou uma interrupção no fluxo contínuo da realidade. Esse intervalo é algo que não é parte da ordem 
estabelecida, mas que possui uma força disruptiva. No caso do “absurdo” e da “revolta”, o intermezzo se 
apresenta como o espaço entre a aceitação da condição absurda (o que é intolerável) e a emergência de uma 
resistência (a revolta).



O INTERMEZZO DA METAMORFOSE: QUAL O SUPLEMENTO DO ABSURDO?

MICHELLE MARTINS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

contradição que emerge da colisão brutal do confronto entre o desejo humano por 

compreensão e a indiferença silenciosa do mundo. Ele é a falha estrutural nas engrenagens da 

existência, ferida aberta, o choque entre a máquina social que codifica e normatiza o 

intolerável e o impulso vital que recusa a domesticação. Num pulsar agônico de uma 

engrenagem que trava, o cansaço dos corpos que recusam a submissão e, ainda assim, são 

moldados pela violência oculta da normatividade.

Kafka encarna esse absurdo como uma metamorfose grotesca que rompe com a lógica 

utilitária, a carne nojenta de Gregor Samsa fere a ordem técnica ao tornar-se uma aberração 

insuportável.  Gregor Samsa, o homem transformado em inseto, esmagado pela 

incompreensão da família, absorvido por um sistema que desumaniza ao mesmo tempo que 

perpetua sua própria lógica. 

A narrativa conta a história de Gregor Samsa, um caixeiro-viajante que, certa manhã, 

acorda transformado em um inseto gigantesco. Numa cidade cinzenta e abafada, um jovem 

chamado Gregor Samsa, trabalhador dedicado, filho obediente, que vivia sob o peso do dever 

e do sacrifício, sustentava a família com seu suor, suportando humilhações e cansaços diários, 

mas certa manhã, algo aconteceu que transformou seu destino. Ao despertar, Gregor sentiu 

que seu corpo já não era o mesmo. Os lençóis que antes o acolhiam agora o estrangulavam, e 

seus braços, suas pernas... não eram mais humanos. Ele havia se tornado um inseto grotesco, 

de casca dura e patas agitadas. Não seria um pesadelo? Talvez, mas para Gregor, aquilo era 

real, uma verdade amarga que ele encarava com a resignação de quem já havia perdido o 

controle da própria vida. 

Do outro lado da porta, a família chamava por ele. O chefe do trabalho vinha cobrar 

explicações. E Gregor, encurralado em sua nova forma, não conseguia responder como antes. 

Quando finalmente se mostraram à sua transformação, o horror tomou conta de todos. A mãe 

desmaiou. O pai, furioso, viu no filho não mais o trabalhador útil, mas um fardo monstruoso. 

A irmã, Grete, que um dia o adorara, inicialmente demonstra compaixão, tentou por um 

tempo ajudá-lo, mas até ela, aos poucos, se distanciou. 

E assim, Gregor foi sendo empurrado para as sombras de seu quarto, e ali confinado e 

esquecido, Gregor enfrenta a rejeição e o desprezo de seus pais e de sua irmã. Essa 

metamorfose, inexplicável e abrupta, desestrutura completamente sua vida e a dinâmica de 

sua família, expõe as tensões ocultas e revela a dependência econômica dele e a fragilidade de 

seus laços afetivos. Antes provedor principal da casa, Gregor se torna incapaz de trabalhar e 

passa a ser visto como um fardo. Aquele espaço tornou-se uma prisão, um lugar onde ele 



O INTERMEZZO DA METAMORFOSE: QUAL O SUPLEMENTO DO ABSURDO?

MICHELLE MARTINS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

sobrevivia entre restos de comida e a poeira do desprezo. Sua presença era uma lembrança 

incômoda do intolerável, um reflexo de tudo o que a família queria esquecer. Ele era o outro, 

o estranho, o que não tinha mais lugar no mundo. 

Os dias passaram, e Gregor foi se apagando, não apenas como corpo, mas como 

existência. A história culmina na morte de Gregor, abandonado e rejeitado, num canto escuro, 

sozinho, ele morreu – não pelo golpe do pai ou pelo abandono da família, mas pela tristeza de 

não mais pertencer. Sua morte, ao invés de trazer luto, trouxe alívio. A família, enfim, se 

reuniu para imaginar um futuro sem aquele peso, retomam os planos para reorganizar suas 

vidas. A tragédia de Gregor virou uma nota esquecida na melodia de suas vidas. 

Se Gregor é devorado pelo olhar técnico de sua família, ele o é porque sua 

transformação expõe a fragilidade da norma. O intolerável só se normaliza porque a máquina 

que devora o sentido depende de nossa cegueira. O intolerável não é apenas narrado; ele é 

performado. Da mesma forma, a técnica contemporânea transforma corpos em alvos, 

populações em números e vidas em resíduos descartáveis. Kafka abre a cortina para o 

intolerável com a mesma precisão de uma autópsia: Gregor Samsa, reduzido à 

monstruosidade de um corpo que o mundo rejeita, é o espelho da condição humana submetida 

à engrenagem social. Não há catarse; há apenas o esmagamento lento e metódico. Para 

Camus, o absurdo nasce dessa colisão: o homem exige significado, mas o universo responde 

com o silêncio. No entanto, para ambos, a resposta ao absurdo não é a submissão. Em Kafka, 

é a metamorfose como resistência à ordem que desumaniza; em Camus, é a revolta que grita 

diante do absurdo como quem quebra correntes invisíveis.

Para Kafka, o intolerável – a redução do humano ao status de ferramenta descartável – 

não se apresenta como um evento extraordinário, mas como um processo insidioso e 

cotidiano. Gregor desperta como um inseto, mas a verdadeira metamorfose já havia ocorrido: 

sua existência como um trabalhador explorado e um membro subordinado de sua família é a 

evidência de que ele sempre foi tratado como algo menos que humano. A transformação física 

é apenas a literalização de uma violência simbólica que já estava em curso. Essa história não é 

apenas um enredo; é um campo de forças, uma zona de metamorfose onde o corpo, o desejo e 

a máquina social colidem e se reconfiguram. Gregor Samsa, ao despertar transformado em um 

inseto monstruoso, não é apenas um homem que se tornou outra coisa: ele é um corpo que se 

desorganiza, uma subjetividade que escapa às formas fixas da normatividade familiar, laboral 

e social. A metamorfose não é um simples evento, mas um devir que rompe com a 

organização molar de sua existência. Antes um funcionário submisso, um filho que sustentava 



O INTERMEZZO DA METAMORFOSE: QUAL O SUPLEMENTO DO ABSURDO?

MICHELLE MARTINS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

a família, Gregor torna-se uma linha de fuga viva, uma singularidade que implode as 

expectativas e desestabiliza o equilíbrio precário da máquina familiar.

Essa linha de fuga, porém, não é isenta de violência. A máquina social – representada 

pela estrutura familiar e pelo trabalho – reage à metamorfose com rejeição, repulsa e 

repressão. O corpo-inseto de Gregor torna-se intolerável: um excesso que não pode ser 

integrado, que expõe as engrenagens frias e utilitárias da vida cotidiana. Sua existência deixa 

de ter valor dentro da lógica da troca econômica e afetiva. Ele não é mais útil, e a família, 

antes dependente, agora busca eliminá-lo como um elemento disruptivo. A Metamorfose como 

uma “máquina literária” expõe as engrenagens de um sistema técnico que codifica corpos e 

subjetividades. A condição de Gregor reflete um sistema em que as forças da técnica – 

trabalho, produtividade, disciplina – capturam o desejo e o transformam em uma função 

operativa. Ele é a engrenagem que, ao falhar, revela a desumanidade do maquinário em que 

estava inserido.

A Metamorfose é uma narrativa que revela a produção de subjetividades e a exclusão 

daqueles que escapam à captura pelas máquinas sociais. Gregor não é apenas excluído; ele é 

devorado pelo sistema que antes o utilizava. Sua morte final não é um alívio, mas o 

encerramento brutal de uma singularidade que ousou existir fora dos códigos dominantes. O 

quarto de Gregor é uma zona de intensidade, um espaço que resiste à reterritorialização da 

máquina familiar. O corpo-inseto é uma máquina desejante que desafia a organização da casa, 

transformando-a em um campo de tensões e forças contraditórias. Mesmo em sua exclusão, 

Gregor faz vibrar o intolerável, revelando os limites do que a família e a sociedade estão 

dispostas a tolerar, simboliza a desarticulação do sujeito em um contexto técnico. O corpo 

técnico não é apenas funcional, mas disciplinado e moldado pela norma. Em sua nova forma, 

Gregor não pode mais desempenhar seu papel produtivo, e sua exclusão revela como a técnica 

opera pela eliminação de tudo o que não serve. Sua própria existência se torna intolerável para 

aqueles ao seu redor, pois ele não pode mais contribuir para o sistema econômico que sustenta 

a família. Aqui, a normalização do intolerável se desdobra de maneira paradoxal: o intolerável 

não é o fato de Gregor ter sido transformado em inseto, mas sua incapacidade de continuar 

funcionando como trabalhador. Essa narrativa nos leva a dois problemas cruciais: o que 

define o intolerável para a sociedade? E como é definido? Como o intolerável é moldado pela 

sociedade contemporânea? Mais uma vez: O que faz com que algo ou alguém seja percebido 

como uma ameaça ao tecido normativo que sustenta o status quo? Como certos corpos e 

modos de existir são permitidos, enquanto outros são rejeitados, silenciados, devorados? 



O INTERMEZZO DA METAMORFOSE: QUAL O SUPLEMENTO DO ABSURDO?

MICHELLE MARTINS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

Novamente: Quais forças determinam o que é tolerável ou intolerável? De que maneira o 

desejo coletivo é moldado pelas máquinas sociais para excluir ou absorver aquilo que escapa 

ao código dominante?

No coração de O Anti-Édipo, Deleuze e Guattari nos mostram que o desejo não é falta, 

mas potência produtiva, um fluxo incessante que atravessa corpos, máquinas e instituições, 

sendo continuamente capturado e moldado pelas engrenagens sociais. É a partir dessa 

concepção que desconstroem e desmontam o mito de Édipo que a psicanálise usa como 

ferramenta de controle para capturar o desejo, reduzindo-o a um drama familiar, e denunciam 

as formas pelas quais o desejo é disciplinado para sustentar o intolerável como condição de 

possibilidade da ordem. A família, como máquina edipiana, é uma das primeiras instâncias de 

captura, codificando o desejo em nome da normatividade e do controle. É nesse contexto que 

Gregor Samsa se torna insuportável: seu corpo-inseto expõe as falhas dessa máquina, 

recusando o papel de sujeito dócil e útil que lhe fora imposto pela estrutura familiar e pelo 

capitalismo. O intolerável, assim, não está apenas no corpo deformado de Gregor, mas na 

desestabilização que ele causa ao desviar-se da organização desejante que sustenta a ordem.

O desejo, enquanto força produtiva, é desterritorializado e potencialmente 

revolucionário, mas, ao ser moldado pela família burguesa e pela psicanálise, é reconduzido à 

normatividade. Essa sujeição do desejo ao Édipo, paralelo à sujeição do trabalho à 

propriedade privada, evidencia que tanto a psicanálise quanto a economia política servem ao 

mesmo regime de controle11.  Em Kafka, a família de Gregor Samsa encarna esse modelo: ao 

transformar sua singularidade em intolerável, reduzindo-o a um corpo-inseto excluído do 

circuito produtivo e afetivo, ela reproduz os mecanismos que capturam o desejo e o 

despotencializam. Nesse movimento, o desejo é reduzido à estrutura familiar, que, na 

psicanálise, assume o papel de uma instância intermediária entre o desejo e o socius: papai, 

mamãe e eu; numa relação muito mais estreita do que “um simples paralelismo entre a 

produção social capitalista e a produção desejante, ou então entre os fluxos de capital-dinheiro 

e os fluxos de merda do desejo.” (Deleuze; Guattari. 2011, p. 399). Nessa relação “as 

máquinas desejantes não estão fora das máquinas sociais, de modo que a conjunção dos fluxos 

descodificados na máquina capitalista tende a libertar as livres figuras de uma libido subjetiva 

universal. “(Deleuze; Guattari. 2011, p. 399, Grifos dos autores).

11 Operam em um mesmo movimento, o trabalho abstrato está para a economia política tanto quanto a libido está 
para a psicanálise. Ambos chegam à mesma descoberta — a de uma produção inerente ao sujeito — e ao mesmo 
tempo enfrentam a mesma limitação e frustração: a sujeição dessa produção às amarras da propriedade privada e 
ao triângulo familiar edipiano característico da estrutura da família burguesa.



O INTERMEZZO DA METAMORFOSE: QUAL O SUPLEMENTO DO ABSURDO?

MICHELLE MARTINS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

Para Deleuze e Guattari (2011, p. 351), no contexto capitalista, a família deixa de ser 

um núcleo ativo de organização social, tornando-se uma engrenagem subordinada às 

demandas do capital. Nesse cenário, as figuras de pai, mãe e filho não expressam mais uma 

potência organizadora própria, mas refletem as exigências econômicas, personificadas como 

“Senhor Capital”, “Senhora Terra” e “o Trabalhador”. O desejo, em vez de fluir livremente, é 

direcionado para investir nesses simulacros, resultando em uma reprodução acrítica das 

formas sociais dominantes. Assim, a família, enquanto estrutura privada, atua como um 

subconjunto do campo social, simulando para cada indivíduo a totalidade coletiva. As figuras 

parentais não existem de forma autônoma; são aplicações distributivas do capital, reflexos que 

se entrelaçam e respondem mecanicamente às demandas sistêmicas. O triângulo familiar – 

pai, mãe e filho – ecoa conforme é estimulado pelo capital, fechando-se em um ciclo de 

reflexos que reafirma sua submissão ao contexto social mais amplo. Dessa forma, emerge a 

lógica do Édipo, que organiza esse triângulo familiar sob a axiomática capitalista, aplicando 

as imagens sociais de primeira ordem (estruturas do capital) às imagens familiares privadas de 

segunda ordem (figuras parentais). O Édipo não é apenas uma estrutura psicológica; 

representa uma formação colonial interna, uma extensão íntima da soberania social do capital, 

que penetra no desejo e o captura, instaurando um sistema de controle subjetivo que assegura 

a integração entre o campo social e o domínio familiar, confinando o desejo em um circuito 

de simulação e submissão.

Tudo está pré-formado, arranjado de antemão. O campo social em que 
cada um age e padece como agente coletivo de enunciação, agente de 
produção e de antiprodução, assenta-se sobre Édipo, no qual cada um 
acha-se agora preso no seu canto, cortado pela linha que o divide em 
sujeito de enunciado e sujeito de enunciação individuais. O sujeito do 
enunciado é a pessoa social, e o sujeito de enunciação é a pessoa 
privada. “Então” é seu pai, então é sua mãe, então é você: a conjunção 
familiar resulta das conjunções capitalistas, uma vez que estas se 
aplicam a pessoas privatizadas. (Deleuze; Guattari, 2011, p. 352).

Essa análise é fundamental para entender como as estruturas sociais capturam e 

moldam as subjetividades, relegando o desejo ao serviço do sistema técnico e econômico, 

apagando suas potências criativas e reduzindo o intolerável a uma norma banalizada. A partir 

dessas considerações, é possível inferir que a escolha, sob o capitalismo, é um simulacro: um 

gesto vazio que mascara a ausência de uma verdadeira abertura. O sujeito randiano, ao 

acreditar que exerce sua autonomia ao escolher entre alternativas aparentemente infinitas, 

está, na verdade, operando dentro de um campo já organizado, sobrecodificado pelo mercado 



O INTERMEZZO DA METAMORFOSE: QUAL O SUPLEMENTO DO ABSURDO?

MICHELLE MARTINS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

e pela propriedade. Não há liberdade em decidir entre produtos de uma prateleira que se 

estende até o infinito, pois a própria prateleira é o horizonte de captura.

Muito mais disfarçado do que o reino subterrâneo dos fetiches da terra 
ou do que o reino celeste dos ídolos do déspota, eis aí o advento da 
máquina edipiana-narcísica: “Chega de glifos e de hieroglifos... 
queremos a realidade objetiva, real, ... isto é, a ideia-Kodak... Para 
cada homem, cada mulher, o universo é tão somente o que cerca sua 
absoluta pequena imagem... Uma imagem! Um instantâneo-kodak 
num filme universal de instantâneos”. Cada um como pequeno 
microcosmo triangulado, o eu narcísico confunde-se com o sujeito 
edipiano. (Deleuze; Guattari, 2011, p. 352).

A metamorfose de Gregor, nesse sentido, é um grito contra a codificação edipiana, 

uma linha de fuga que desafia as engrenagens que reduzem o humano ao tolerável dentro da 

lógica social dominante. Assim como o inconsciente é capturado por Édipo, o corpo social é 

capturado pela axiomática capitalista, que codifica e recodifica os fluxos do desejo em 

mercadorias, em dinheiro, em poder. Segundo Deleuze e Guattari, essa compreensão do 

inconsciente como força produtiva revela dois aspectos cruciais: por um lado, a relação direta 

entre a produção desejante e a produção social, onde se observa tanto uma correspondência 

essencial quanto uma diferença em seus modos de funcionamento; por outro lado, a repressão 

exercida pela máquina social sobre as máquinas desejantes, e o vínculo entre essa repressão e 

o mecanismo do recalcamento. Com a consolidação do Édipo como estrutura central, no 

entanto, essa visão ampliada do desejo e sua ligação com o social são perdidas ou gravemente 

distorcidas. Em vez de explorar a multiplicidade das conexões do desejo, a associação livre é 

limitada a um caminho único e estreito. As cadeias do inconsciente, antes rizomáticas e 

multifacetadas, são reduzidas a uma linearidade forçada, organizadas e subordinadas a um 

significante despótico que bloqueia sua potência criativa. (2011, p. 77). Assim

Toda a produção desejante é esmagada, submetida às exigências da 
representação, aos jogos sombrios do representante e do representado 
na representação. Aí está o essencial: a reprodução do desejo é 
substituída por uma simples representação, tanto no processo de cura 
quanto na teoria. O inconsciente produtivo é substituído por um 
inconsciente que sabe apenas exprimir-se — e exprimir-se no mito, na 
tragédia, no sonho. (...) A produção desejante é personalizada, ou 
melhor, personalogizada, imaginarizada, estruturalizada (já vimos que 
a verdadeira diferença ou fronteira não passa entre esses termos, que 
talvez sejam complementares). A produção vem a ser apenas produção 
de fantasmas, produção de expressão. O inconsciente deixa de ser o 
que é, fábrica, ateliê, para se tornar um teatro, cena e encenação. 
(Deleuze; Guattari, 2011, p. 77-78).



O INTERMEZZO DA METAMORFOSE: QUAL O SUPLEMENTO DO ABSURDO?

MICHELLE MARTINS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

O capitalismo, dizem eles, é a única máquina social que sobrevive ao decodificar 

incessante, ao caos esquizoide que ele próprio engendra. E, no entanto, nessa loucura 

ordenada, abre-se um espaço revolucionário: o esquizo, a linha de fuga, o nomadismo que 

desafia a captura. Não se trata de destruir para recomeçar, mas de desterritorializar, de vibrar 

com a potência de um desejo que jamais poderá ser confinado. A metamorfose de Gregor 

Samsa é então mais do que uma ruptura individual; é a exposição do intolerável no coração da 

máquina social. A resistência silenciosa de um corpo que escapa às codificações edipianas e 

ao domínio axiomático do capitalismo é a expressão de um corpo ao intolerável. Gregor, 

transformado em inseto, deixa de ser funcional aos olhos da família e da sociedade, 

encarnando o que Deleuze e Guattari identificam como a falha no sistema: um fluxo desejante 

que recusa a domesticação, que insiste em existir fora das normas que determinam o que pode 

ou não ser tolerado. O corpo-inseto é um afrontamento à lógica que regula os limites da 

humanidade e do pertencimento.

No cerne dessa análise está a compreensão de que o intolerável é uma construção 

social. O desejo, capturado pelo Édipo e pelos fluxos do capital, é disciplinado para aceitar e 

reproduzir uma norma que determina o que deve ser expulso, rejeitado ou apagado, máquina 

que desterritorializa desejos para reterritorializá-los em axiomas de produção. Gregor, ao 

transgredir essa norma, se torna intolerável não por sua metamorfose, mas porque ela revela a 

fragilidade das codificações que sustentam o campo social. Sua existência enquanto máquina 

desejante que se recusa a ser útil escancara o vínculo entre o recalcamento do desejo e a 

repressão que estrutura a sociedade.

O intolerável, assim, é o que ameaça desestabilizar a ordem das máquinas sociais. É o 

que pulsa fora do que foi codificado como tolerável — não apenas como anomalia, mas como 

denúncia: da violência estrutural que define quem é absorvido e quem é descartado; da 

axiomática que transforma o desejo em mercadoria; e da captura que transforma o múltiplo 

em uma linha única de obediência. A metamorfose de Gregor expõe que o intolerável é mais 

do que uma rejeição: é uma força explosiva que desmascara as engrenagens sociais e abre 

fissuras para pensar o que escapa ao controle. Pulsação fora dos limites do tolerável. É a 

singularidade que insiste, que desafia o que é considerado aceitável. O intolerável é, em 

última análise, o índice de que algo no sistema não funciona, um vestígio de vida que teima 

em escapar às máquinas de controle, mesmo ao custo de ser devorado por elas. Ele não apenas 

ameaça a ordem estabelecida, mas também a expõe em sua fragilidade e arbitrariedade. É o 



O INTERMEZZO DA METAMORFOSE: QUAL O SUPLEMENTO DO ABSURDO?

MICHELLE MARTINS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

ponto em que o desejo, na sua potência mais selvagem e desterritorializada, entra em atrito 

com as normas e os códigos que tentam capturá-lo. O intolerável não é apenas o que é 

rejeitado; é o que resiste à domesticação, o que não pode ser assimilado sem que as máquinas 

sociais precisem se reconfigurar, recodificar e, assim, perpetuar a violência estrutural que 

sustenta sua lógica. Nesse sentido, para Deleuze: “O intolerável não é mais uma grande 

injustiça, mas o estado permanente de uma banalidade cotidiana”. (Deleuze, 2005, p. 205). 

Logo, sob a lente deleuziana, o intolerável não é um evento extraordinário ou um 

abalo pontual na ordem, convertido em estatísticas e discursos normativos, dissolve-se no 

cotidiano, mascarado pela tecnocracia e pela ordem social que o perpetuam, ele se aloja na 

banalidade, dissolvendo a injustiça em norma, a violência em hábito, e o sofrimento em um 

silêncio meticulosamente integrado à maquinaria social. Aqui, o absurdo encontra sua 

antítese: não mais grita, mas sussurra; não mais confronta, mas se integra aos modos de 

subjetivação impostos pela máquina. A revolta consciente, necessária para sustentar a vida do 

absurdo e, com ela, a possibilidade de transformação, é substituída pela aceitação anestesiada 

do intolerável como dado intransponível. Assim, o intolerável exige um retorno ao confronto 

direto, à recusa em aceitar as engrenagens que o naturalizam, tornando-se, ele próprio, um 

campo de batalha ético e existencial.

Quando Deleuze fala de um intolerável normalizado, ele está, na verdade, apontando 

para uma espécie de ontologia da violência e do controle social, uma estrutura que é 

internalizada e incorporada nas subjetividades de uma sociedade. Essa ontologia que Deleuze 

sugere não é uma ontologia “essencialista” no sentido tradicional, mas uma ontologia política 

e social, uma forma de existência que se estrutura através da repetição e da imposição do 

intolerável como norma. O conceito de normalização do intolerável implica que, ao longo do 

tempo, o que era inicialmente revoltante ou inaceitável torna-se parte integrante do tecido 

social, sendo internalizado nas subjetividades individuais e coletivas.

Essa subjetividade moldada não é passiva, mas resulta de uma interação ativa com as 

forças de poder e controle, como a violência policial, a desigualdade racial, o racismo 

estrutural, entre outros. A normalização do intolerável cria uma ontologia social, em que a 

realidade do sujeito é uma realidade que já foi organizada e definida por esses sistemas de 

opressão. Essa ontologia não apenas descreve o mundo “real”, mas constrói, através de forças 

externas, uma forma de existência que não é apenas vivida, mas imposta de maneira a gerar 

subjetividades que aceitam, com uma indiferença quase anestesiada, o que deveria ser 

inaceitável. Ou seja, o intolerável é internalizado ao ponto de se tornar uma segunda natureza 



O INTERMEZZO DA METAMORFOSE: QUAL O SUPLEMENTO DO ABSURDO?

MICHELLE MARTINS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

para os indivíduos, uma construção social que opera de maneira invisível, mas estrutural, 

através de normas, discursos, práticas e instituições.

Essa ontologia, portanto, está relacionada ao sistema de produção de subjetividade, 

onde a subjetividade individual e coletiva é moldada pelo que é imposto como “normal” ou 

“aceitável”. E isso tem profundas implicações filosóficas e políticas: ao reconhecer que o 

intolerável foi normalizado, é possível iniciar um movimento de resistência, de subversão 

dessa ordem que naturaliza a violência, a opressão e a exploração. Em outras palavras, o 

conceito de ontologia aqui envolve um reconhecimento de que a realidade social é construída 

e que é possível desmontá-la e reconstruí-la, sendo a arte, a filosofia e a revolta formas de 

resistência contra esse processo de normalização.

O Anti-Édipo não deve ser lido como um sistema ou uma doutrina, mas como uma 

máquina de guerra, uma prática de resistência, um gesto criador. Ele grita: “Parem de crer, 

comecem a desejar!” Segundo Deleuze e Guattari (2011), se o desejo é produção, ele não 

pode produzir outra coisa senão o real. A produção desejante acontece diretamente na 

realidade e como parte dela. O desejo opera como um conjunto de sínteses passivas, que 

maquinam objetos parciais, fluxos e corpos, compondo unidades de produção que estruturam 

o real. O real, assim, não é algo exterior ao desejo, mas o resultado direto dessas sínteses 

passivas, expressão da autoprodução do inconsciente. O desejo não é definido por falta; ele 

não carece de objeto. Pelo contrário, é o sujeito que está ausente no desejo, ou melhor, é ao 

desejo que falta um sujeito fixo — o sujeito só se fixa pela repressão. O desejo e seu objeto 

são inseparáveis: juntos, formam uma máquina, uma máquina conectada a outras máquinas 

em um processo contínuo de produção. “O desejo é máquina, o objeto do desejo é também 

máquina conectada, de modo que o produto é extraído do produzir e algo se destaca do 

produzir passando ao produto e dando um resto ao sujeito nômade e vagabundo. O ser 

objetivo do desejo é o Real em si mesmo.” (Deleuze; Guattari, 2011, p. 43).

Neste interim, o desejo não depende das necessidades; pelo contrário, são as 

necessidades que emergem do desejo, como efeitos secundários produzidos no real que o 

desejo cria. “O desejo abraça a vida com uma potência produtora e a reproduz de uma 

maneira tanto mais intensa quanto menos necessidade ele tem. Pior para aqueles que 

acreditam que isso é fácil de dizer, ou que é uma ideia livresca.” (Deleuze; Guattari, 2011, p. 

44). A falta não precede o desejo, mas é um subproduto dele, sendo depositada e organizada 

no real, tanto no natural quanto no social. O desejo está sempre em íntima conexão com as 

condições objetivas de existência, ajustando-se e movendo-se com elas, e desaparecendo 



O INTERMEZZO DA METAMORFOSE: QUAL O SUPLEMENTO DO ABSURDO?

MICHELLE MARTINS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

quando elas desaparecem. É por isso que o desejo pode tão facilmente se tornar desejo de 

morte. Em contraste, a necessidade reflete a distância de um sujeito que perdeu o desejo, pois 

perdeu a síntese passiva12 que o conectava às condições de sua existência. (Deleuze; Guattari, 

2011).

A normalização do intolerável é inseparável da lógica fundamental de decodificação e 

recodificação do capitalismo, que para além de um sistema econômico, é um formador de 

subjetividades. Ao mesmo tempo em que libera fluxos — rompendo barreiras e 

descodificando estruturas prévias, como as comunidades, os valores tradicionais e os modos 

de produção locais —, o capitalismo imediatamente recodifica esses fluxos dentro de seu 

sistema axiomático. Essa operação não é apenas econômica, mas atravessa a produção social e 

desejante, reorganizando o que é tolerável ou intolerável sob a égide da máquina capitalista. 

Onde ele não é eliminado, mas reabsorvido e recodificado. Ele se torna funcional à lógica do 

sistema, transformado em estatísticas, discursos de eficiência ou apelos de consumo. A 

relação íntima entre o capitalismo e o intolerável emerge porque ele se sustenta em 

desigualdades que são continuamente justificadas e institucionalizadas. Por exemplo, o 

sofrimento, a destruição ambiental, a exploração extrema, as condições degradantes em 

favelas e zonas industriais, a violência sistêmica, a precarização da vida — que deveriam ser 

percebidos como insuportáveis — não são exceções ou falhas do capitalismo, mas elementos 

fundamentais para sua sobrevivência; são convertidos em dados econômicos, externalidades 

12 Inspirados por filósofos como Kant, Hume e Bergson, as sínteses passivas, no pensamento de Deleuze e 
Guattari, referem-se as operações inconscientes e automáticas que estruturam e organizam a experiência, mesmo 
antes da intervenção da consciência ou da razão. Essas sínteses operam no plano do inconsciente ou do corpo, 
formando conexões, associações e combinações que produzem o real, sem depender de um sujeito consciente ou 
ativo. Surgem como resposta à questão de como condições de dispersão, distinções reais e ausência de ligações 
fixas podem sustentar qualquer regime maquínico. Em outras palavras, como os objetos parciais — as funções 
moleculares do inconsciente — conseguem formar máquinas e agenciamentos maquínicos? A resposta está no 
caráter passivo dessas sínteses, ou seja, na maneira indireta como as interações ocorrem. São chamadas 
“passivas” porque não dependem da intervenção consciente de um sujeito, mas ocorrem de maneira automática e 
imanente ao funcionamento do desejo e do inconsciente. Elas mostram que a produção do real, seja no nível 
psíquico ou social, é um processo espontâneo e maquínico, sem pressupor a primazia de um “eu” ou de uma 
razão reguladora. Em O Anti-Édipo, as sínteses passivas são fundamentais para compreender a produção 
desejante. Uma vez que, são uma única e mesma maquinaria do desejo. Elas explicam como o desejo cria 
realidades e conexões sem depender de um agente central ou racional que controle o processo. Cada objeto 
parcial emite um fluxo, mas esse fluxo, por sua vez, está ligado a outro objeto parcial, criando um campo de 
presença potencial que é sempre múltiplo (como uma multiplicidade de ânus para o fluxo de fezes). A síntese 
conectiva entre objetos parciais é indireta porque, em cada ponto do campo, um objeto corta o fluxo emitido por 
outro, ao mesmo tempo que está pronto para emitir seu próprio fluxo, que também será cortado por outros 
objetos. Os fluxos, nesse contexto, possuem uma natureza dupla, como se tivessem duas cabeças: é através dessa 
duplicidade que a conexão produtora acontece. Esse processo é descrito como um jogo entre fluxo e corte, ou 
fluxo-esquizo e corte-fluxo, que define a verdadeira atividade do inconsciente. Fazer fluir e cortar são as 
operações fundamentais do inconsciente, e elas se realizam por meio da síntese passiva, que garante a 
coexistência e o deslocamento relativos dessas duas funções diferentes. É essa passividade que assegura o 
funcionamento maquínico do desejo, articulando os objetos parciais em um sistema produtivo dinâmico. 
(Deleuze; Guattari, 2011, p. 429-430).



O INTERMEZZO DA METAMORFOSE: QUAL O SUPLEMENTO DO ABSURDO?

MICHELLE MARTINS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

justificáveis ou custos inevitáveis de progresso integradas como parte da engrenagem 

produtiva, mascaradas por discursos de progresso, mérito ou inevitabilidade econômica. Não 

é um subproduto, mas uma condição estrutural que o capitalismo naturaliza e normaliza. 

Assim, o intolerável é não apenas normalizado, mas transformado em alicerce da produção 

contínua, integrado ao sistema como parte de sua funcionalidade.

No capitalismo, a livre escolha é apenas uma falácia. A escolha não é livre, mas é 

configurada pela máquina social que sobrecodifica todos os fluxos. As opções disponíveis ao 

sujeito já estão moldadas pelas dinâmicas de produção e consumo, e o próprio ato de escolher 

se torna uma reafirmação do sistema. Para Deleuze e Guattari, a verdadeira liberdade não está 

na seleção entre alternativas pré-configuradas, mas na ruptura com o próprio campo de 

possibilidades oferecido pelo sistema.

A representação já não se reporta a um objeto distinto, mas à própria 
atividade produtora. Como corpo pleno, o socius deveio diretamente 
econômico enquanto capital-dinheiro; ele não tolera outro 
pressuposto. Os inscritos ou marcados já não são os produtores ou não 
produtores, mas as forças e meios de produção como quantidades 
abstratas que devêm efetivamente concretas ao serem postas em 
relação ou conjunção: força de trabalho ou capital, capital constante 
ou capital variável, capital de filiação ou de aliança... O capital é que 
tomou para si as relações de aliança e de filiação. Segue-se uma 
privatização da família, com o que ela para de dar sua forma social à 
reprodução econômica: ela é como que desinvestida, posta fora de 
campo; para falar como Aristóteles, ela não é senão a forma da 
matéria ou do material humano que se encontra subordinada à forma 
social autônoma da reprodução econômica, e que vem ocupar o lugar 
que esta lhe consigna. Isto quer dizer que os elementos da produção e 
da antiprodução não se reproduzem como os próprios homens, mas 
encontram neles um simples material que a forma da reprodução 
econômica pré-organiza de um modo totalmente distinto da que ele 
tem como reprodução humana. É precisamente por ser privatizada, 
posta fora de campo, que a forma do material ou da reprodução 
humana engendra homens que é fácil supor como sendo todos iguais 
entre si; mas, no próprio campo, a forma da reprodução social 
econômica já tem pré-formada a forma do material para engendrar, aí 
onde é preciso, o capitalista como função derivada do capital, o 
trabalhador como função derivada da força de trabalho etc., de tal 
modo que a família acha-se de antemão recortada pela ordem das 
classes (e é bem neste sentido que a segregação é a única origem da 
igualdade...). (Deleuze; Guattari, 2011, p. 349-350).

A astúcia do capitalismo reside em sua capacidade de fazer os sujeitos desejarem sua 

própria sujeição, sedução como canto de sereia: captura o desejo humano — um motor de 

criação, transformação e conexão — e o redireciona para sua lógica de consumo e produção, 



O INTERMEZZO DA METAMORFOSE: QUAL O SUPLEMENTO DO ABSURDO?

MICHELLE MARTINS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

em engrenagens que convertem a revolta em consumo e a crítica em modulação normativa. 

Faz com que os sujeitos desejem sua própria servidão, como marionetes que se movem 

acreditando ser livres: eis o que Deleuze chamou de sociedade de controle13. Ela transforma o 

campo de possibilidades em um campo de previsibilidade: cada escolha está inscrita em uma 

rede de rastreamento, cada desejo é antecipado e transformado em mercadoria, cada 

movimento é recodificado para alimentar o sistema. O desejo é organizado de maneira a 

reproduzir o sistema, levando os indivíduos a buscar satisfação em mercadorias e a aceitar 

formas de opressão e exploração como normais ou mesmo desejáveis. Para Deleuze e 

Guattari, o ponto de estrangulamento do desejo não é uma escolha livre, mas uma imposição 

disfarçada, um corte que define o que é tolerável e o que é intolerável no campo social. O 

desejo, por sua natureza, não opera como uma carência a ser preenchida por alternativas 

dadas; ele é uma força produtiva, criadora, rizomática, que conecta fluxos e abre mundos. No 

entanto, sob o capitalismo, esse desejo é aprisionado, reterritorializado em um circuito 

fechado de consumo, utilidade e produção codificada. Não escolhemos para afirmar nossa 

liberdade; mas sim porque estamos condicionados a consumir, a produzir, a desejar de 

maneira regrada, subjetivados, escolhemos para nos conformar aos limites do tolerável 

definidos pela máquina social. O intolerável, então, não é apenas aquilo que está fora do 

alcance das escolhas permitidas, mas o que foi neutralizado, dissolvido ou mascarado pela 

axiomática do capital. Gregor, ironicamente, experimenta uma espécie de liberdade em sua 

nova forma. Ele não precisa mais obedecer às normas do trabalho ou se sujeitar às demandas 

de seu chefe. Mas essa liberdade é ao mesmo tempo uma condenação: desconectado do 

sistema técnico, ele é privado de toda relação social significativa. 

13 A sociedade de controle, tal como conceitua Deleuze, é a configuração contemporânea do poder, onde os 
antigos dispositivos disciplinares – fechados, hierárquicos e centralizados, como fábricas, prisões e escolas – são 
substituídos por mecanismos modulares e contínuos, que operam de maneira mais difusa e flexível. Não se trata 
mais de confinar os corpos em espaços delimitados, mas de capturar fluxos, modular comportamentos e gerir 
subjetividades em tempo real. Sob essa lógica, o controle não é imposto de fora para dentro, mas está embutido 
nos sistemas que organizam a vida cotidiana: códigos digitais, dispositivos tecnológicos, redes financeiras, 
mecanismos de vigilância. A liberdade se torna uma operação ilusória, pois cada escolha, cada movimento, cada 
desejo é registrado, analisado e redirecionado para perpetuar os fluxos de capital. O poder opera não mais como 
uma repressão, mas como uma modulação contínua, uma reconfiguração incessante dos limites e possibilidades 
de ação. Essa transição para a sociedade de controle dissolve as fronteiras tradicionais entre o público e o 
privado, a liberdade e a coerção. O sujeito se torna uma peça flutuante em redes de vigilância e consumo, 
fragmentado e continuamente reconstruído por forças que ele sequer reconhece. Trata-se de uma colonização do 
desejo, onde o desejo não escapa, mas é capturado e colocado para trabalhar incessantemente dentro do sistema. 
Segundo Deleuze, o controle não busca proibir, mas organizar o acesso. Ele não fecha portas, mas modula o 
espaço entre elas. Na sociedade de controle capitalista, como já dito do transcorrer do texto, o capitalismo não 
cessa de liberar fluxos, mas ao mesmo tempo os captura e sobrecodifica. Ele promove uma axiomática de 
controle que opera em todos os níveis, do social ao molecular, do econômico ao inconsciente.



O INTERMEZZO DA METAMORFOSE: QUAL O SUPLEMENTO DO ABSURDO?

MICHELLE MARTINS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

Esse paradoxo ecoa na normalização do intolerável que vemos na contemporaneidade. 

Como no caso de Gregor, os corpos negros, periféricos e indígenas, capturados por uma 

lógica técnica de exclusão, são simultaneamente descartados e alvo de controle extremo. O 

intolerável, seja a violência policial ou a miséria imposta, não é uma aberração do sistema, 

mas sua condição de funcionamento. A verdadeira liberdade não está em navegar entre as 

opções reguladas, mas em desestabilizar os códigos, em criar linhas de fuga que rompam com 

as grades do possível, inventando novos modos de existir, de desejar e de resistir. O sujeito, 

nessa lógica, não é soberano em suas escolhas; ele é parte de uma máquina que administra o 

desejo, delimitando o que pode ser sonhado e o que deve ser silenciado. A vida, sob essa 

ótica, deixa de ser potência e se torna sobrevivência, uma existência limitada pela repetição de 

códigos que o próprio capitalismo institui e perpetua. O que poderia ser uma ética de criação e 

multiplicidade transforma-se em uma celebração de máquinas desejantes capturadas, cujo 

único destino é alimentar a máquina maior que as engole: o capital.

As pessoas individuais são, primeiramente, pessoas sociais, isto é, 
funções derivadas de quantidades abstratas; elas próprias devêm 
concretas ao serem postas em relação a essas quantidades, na 
axiomática dessas quantidades, em sua conjunção. São exatamente 
configurações ou imagens produzidas pelos pontos-signos, pelos 
cortes-fluxos, pelas puras “figuras” do capitalismo: o capitalista como 
capital personificado, isto é, como função derivada do fluxo de 
capital, o trabalhador como força de trabalho personificada, função 
derivada do fluxo de trabalho. O capitalismo, assim, preenche seu 
campo de imanência com imagens: mesmo a miséria, o desespero, a 
revolta e, por outro lado, a violência e a opressão do capital, devêm 
imagens de miséria, de desespero, de revolta, de violência ou de 
opressão. Porém, a partir das figuras não figurativas ou dos cortes-
fluxos que as produzem, estas próprias imagens só serão figurantes e 
reprodutivas ao informarem um material humano cuja forma 
especifica de reprodução recai fora do campo social que, todavia, a 
determina. Portanto, as pessoas privadas são imagens de segunda 
ordem, são imagens de imagens, isto é, simulacros que, assim, 
recebem a aptidão de representar a imagem de primeira ordem das 
pessoas sociais. (Deleuze; Guattari, 2011, p. 350-351).

O capitalismo é a máquina que dança no fio da navalha, decodificando fluxos com 

uma mão e recodificando-os com outra, enquanto transforma o intolerável em música de 

fundo de seu espetáculo interminável. Nesse contexto, o intolerável não é sua falha, mas sua 

textura, o ruído que ele traduz em lucro, a dor que ele embala em estatísticas, a miséria que se 

torna combustível para a engrenagem que nunca para de girar. Ou seja, deixa de ser percebido 

como algo que exige ruptura ou transformação radical; ao contrário, ele é neutralizado, 



O INTERMEZZO DA METAMORFOSE: QUAL O SUPLEMENTO DO ABSURDO?

MICHELLE MARTINS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

fragmentado e recodificado como parte do cotidiano por narrativas que o tornam aceitável, 

inevitável ou até desejável. Assim, o capitalismo não apenas cria o intolerável; ele o perpetua 

como parte de sua lógica expansiva, o intolerável não desaparece; ele cria uma zona de 

intensidade, persiste como força latente, continuamente recodificada, entretanto, é justamente 

nessa insistência do intolerável que reside sua vulnerabilidade, ele pulsa e escapa, pois ele 

também é o ponto onde as máquinas sociais podem ser desafiadas, expondo os limites do 

sistema e configurando ali, entre os fluxos que não se deixam codificar, que é o ponto de 

partida onde surgem as linhas de fuga — aquelas que, ao reconhecer a violência estrutural 

desse sistema, resistem à sua captura e abrem brechas para reinventar o humano e fazer vibrar 

o (im)possível, o (im)pensável para a criação de novas possibilidades de existência que 

escapem à sua captura.

De certa maneira, o capitalismo assombrou todas as formas de 
sociedade, mas as assombra como seu pesadelo terrificante, o medo 
pânico que elas têm de um fluxo que se furtaria a seus códigos. Por 
outro lado, se é o capitalismo que determina as condições e a 
possibilidade de uma história universal, isto só é verdade na medida 
em que ele tem de se haver essencialmente com seu próprio limite, 
com sua própria destruição: como diz Marx, na medida em que ele é 
capaz de criticar a si próprio (pelo menos até certo ponto, o ponto em 
que o limite aparece, ainda que no movimento que contraria a 
tendência...). Em suma, a história universal não é apenas retrospectiva, 
mas também contingente, singular, irônica e crítica. (Deleuze; 
Guattari, 2011, p.186).

Grosso modo, Deleuze e Guattari desvelam o capitalismo como um sistema que 

carrega em si uma ambivalência estrutural: enquanto força desestruturante, ele rompe códigos 

tradicionais, desestabiliza hierarquias e inaugura fluxos inéditos de produção e desejo; mas, 

ao mesmo tempo, engendra sua própria sombra, o espectro de sua autodestruição, inscrita em 

sua lógica de expansão infinita e colapso iminente. É nessa tensão que o capitalismo se 

perpetua, como um sistema que se alimenta da própria crise, perpetuando uma história 

universal contingente, irônica e crítica, onde cada movimento de transgressão revela também 

seu limite interno, seu ponto de falência. 

No final, A Metamorfose não é sobre uma transformação individual, mas sobre as 

forças que moldam e esmagam a vida no campo das máquinas sociais. Gregor é a linha de 

fuga que não pode ser absorvida, o devir que desafia as formas fixas, mas que, por sua própria 

singularidade, é aniquilado. Uma linha de fuga não é ausência de ordem, mas a transformação 

radical que permite uma ruptura com aquilo que é insuportável, conduzindo a novos modos de 



O INTERMEZZO DA METAMORFOSE: QUAL O SUPLEMENTO DO ABSURDO?

MICHELLE MARTINS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

existir. No cenário das máquinas sociais, o intolerável não é confrontado; é silenciosamente 

diluído em números e assimilado como ferramenta de regulação, mascarando sua violência 

estrutural com a aparência de normalidade. É a condição que revela a violência oculta da 

normatividade e, ao mesmo tempo, o ponto de partida para a revolta, para a recusa em aceitar 

que a vida seja apenas o que as máquinas de controle permitem que ela seja. Kafka nos dá 

uma metáfora viva do absurdo, do intolerável e da resistência silenciosa que persiste mesmo 

no apodrecimento. O absurdo não apenas um abismo, mas uma força criadora: é a intensidade 

que fende o habitual, a máquina que se desmancha em linhas de fuga, abrindo passagens para 

um devir insurgente. No coração desse absurdo, o intolerável se enraíza como uma praga, 

alimentando-se da indiferença do mundo. Não é apenas aquilo que não pode ser suportado, 

mas o que nos foi imposto como norma. O genocídio das populações negras, indígenas e 

periféricas; o extermínio traduzido em cifras; o sangue que escorre mascarado de estatística. 

A máquina social mastiga o intolerável, sussurra sua presença como um zumbido contínuo, 

naturalizando a barbárie em discursos de ordem e progresso. Aqui, o absurdo não morre – ele 

é sufocado. Ele se torna invisível, um murmúrio que se integra às engrenagens da tecnocracia. 

Para Camus, o absurdo não é apenas algo a ser constatado, mas uma condição a ser 

enfrentada. A resposta de Gregor, entretanto, não é a revolta camusiana, mas a submissão: ele 

tenta se adaptar ao intolerável, buscando maneiras de continuar funcional, mesmo sendo 

descartado pela família e pela sociedade. Aqui, Kafka antecipa o que Camus denunciaria: a 

tendência humana de aceitar o absurdo sem questioná-lo, de normalizar o intolerável.

O que resta, então? Resta a batalha. O intolerável exige mais do que contemplação: 

demanda uma reinvenção furiosa do humano. É preciso rasgar os véus da normatividade, 

transformar cada número em grito, cada silêncio em insurgência. O absurdo só vive onde a 

revolta se acende, onde o intolerável é arrancado de seu esconderijo e exposto, visceral, em 

sua crueza. Essa é a nossa catástrofe: viver sob o signo do absurdo e, ainda assim, permitir 

que ele se apague sob o ruído da máquina. Recusá-lo é recomeçar; é fazer da vida um ato 

contínuo de guerra contra aquilo que insiste em domesticar nossa existência. Na leitura 

camusiana, a revolta contra o intolerável não significa escapar dele, mas enfrentá-lo com 

lucidez. Essa revolta pode ser encontrada na arte — como resistência estética ao domínio 

técnico — e na literatura menor de Kafka, que, segundo Deleuze e Guattari, não representa, 

mas desmonta o sistema, criando linhas de fuga.

A obra de Kafka opera como uma resistência estética ao intolerável. Como Deleuze e 

Guattari argumentam, Kafka cria máquinas de guerra que expõem e subvertem as estruturas 



O INTERMEZZO DA METAMORFOSE: QUAL O SUPLEMENTO DO ABSURDO?

MICHELLE MARTINS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

de poder técnico. Em A Metamorfose, essa subversão ocorre na própria forma da narrativa. A 

transformação de Gregor não é explicada, enquadrada ou racionalizada; ela simplesmente 

acontece, como um evento que desestabiliza a lógica da normalidade. Essa recusa de 

explicação técnica é uma estratégia de resistência que convida o leitor a confrontar o absurdo 

do sistema. O absurdo em Camus é um convite para uma nova ontologia da existência, onde a 

falta de sentido não leva à passividade ou desesperança, mas é o motor que impulsiona a 

revolta criativa e a criação de significado em um mundo sem garantia de sentido universal. 

Esse despertar é uma forma de liberdade radical, uma escolha de viver com o absurdo e não 

contra ele. A literatura de Kafka, portanto, não apenas retrata o intolerável, mas cria linhas de 

fuga14. Em vez de aceitar a lógica técnica que codifica e captura a vida, ele propõe um espaço 

de indeterminação, onde o impossível – como a metamorfose de um homem em um inseto – 

pode ocorrer.

Se o intolerável é normalizado, dissolvido em uma rotina anestesiada que molda 

subjetividades e estrutura uma ontologia da violência, então o absurdo, enquanto despertar 

ético e confronto ativo com o vazio de sentido, é apagado pela própria lógica dessa 

normalização. O absurdo, em Camus, pressupõe uma consciência que encara a ausência de 

sentido com uma recusa ativa e criativa; porém, a normalização do intolerável elimina o 

terreno para que essa consciência emerja, substituindo a revolta pelo conformismo, a criação 

pela passividade.

O absurdo deixa de existir não porque o intolerável deixa de ser absurdo em si, mas 

porque não há mais o despertar para percebê-lo como tal. A máquina técnica e social não 

apenas silencia o grito do absurdo, mas o desativa antes que ele possa se formar, 

transformando-o em mera funcionalidade. O intolerável passa a ser vivenciado como parte do 

horizonte “natural” da existência, e o absurdo, como choque, questionamento e insubmissão, 

desaparece no fluxo normativo.

14 Deleuze e Guattari (2012a, p. 122, Grifo dos autores), dizem que “no próprio nível das linhas de fuga, o 
agenciamento que as traça é do tipo máquina de guerra. As mutações remetem a essa máquina, que certamente 
não tem a guerra por objeto, mas a emissão de quanta de desterritorialização, a passagem de fluxos mutantes 
(toda criação nesse sentido passa por uma máquina de guerra). Há muitas razões que mostram que a máquina de 
guerra tem uma outra origem, que ela é um agenciamento distinto do aparelho de Estado. De origem nômade, ela 
é dirigida contra ele.” Nesse sentido, falar de uma máquina de guerra nômade é juntar a máquina de guerra as 
forças nômades, é devolvê-la a sua origem, uma vez que “a existência nômade efetua necessariamente as 
condições da máquina de guerra no espaço”. (Deleuze e Guattari, 2012b, p. 53). Operam a partir de processos de 
singularização que atualizam um sentido político contrário aos processos de estratificação do Estado. Veja: 
“Máquinas de guerra se constituem contra os aparelhos que se apropriam da máquina, e que fazem da guerra sua 
ocupação e seu objeto: elas exaltam conexões em face da grande conjunção dos aparelhos de captura ou de 
dominação.” (2012b, p. 118).



O INTERMEZZO DA METAMORFOSE: QUAL O SUPLEMENTO DO ABSURDO?

MICHELLE MARTINS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

Contudo, é justamente nesse apagamento do absurdo que reside sua potência latente. 

Se a normalização do intolerável é um movimento que entorpece, a arte e a filosofia podem 

operar como máquinas que desenterram o absurdo adormecido. Kafka, com sua metamorfose, 

transforma o intolerável em algo impossível de ignorar, enquanto Camus nos lembra que o 

absurdo, uma vez reencontrado, nos impele à revolta. Nesse sentido, a tarefa da arte e do 

pensamento não é apenas resistir ao intolerável, mas resgatar o absurdo como a força criadora 

capaz de romper as correntes da normalização. Assim, o absurdo não desaparece 

definitivamente; ele é enterrado sob as camadas do conformismo técnico. Mas, como uma 

semente, pode ser despertado — por uma obra, uma pergunta, uma ruptura — para reabrir o 

espaço da revolta e da criação.

A intolerabilidade do mundo e do homem não convida à resignação, mas convoca à 

criação. Diante de um mundo intolerável, não se trata de abandoná-lo ou negá-lo, mas de 

inventar novos modos de existência, de forjar conexões que afirmem a vida mesmo nas 

condições mais adversas. O pensamento torna-se uma prática ativa, uma máquina de guerra 

que insiste em atravessar o intolerável, expondo não apenas sua banalidade como estado de 

captura, mas também sua potência latente de transformação. Longe de buscar transcender essa 

condição ou idealizar um “mundo melhor”, se volta para o próprio intolerável, mergulhando 

nele para desvendar os vínculos profundos que amarram o homem ao mundo. Deleuze desloca 

a solução da transcendência para a imanência: não há um “outro mundo”, mas sim o potencial 

latente nos encontros, nos encontros, na vida, capazes de desdobrar novas formas de ser.

É no amor imanente, nos encontros que vibram no devir e na recusa da passividade 

que emerge a força para resistir à captura do desejo. Essa resistência é a fagulha que desafia a 

codificação silenciosa do intolerável em estatísticas e normas. Assim, o intolerável não é 

apenas aquilo que oprime, mas também aquilo que, quando encarado, convoca à criação de 

novas linhas de fuga, à reinvenção radical do humano no núcleo mesmo daquilo que o 

aprisiona. O absurdo, assim, é campo de potência: o lugar onde o intolerável é exposto em sua 

crueza e onde se abrem fissuras para a reinvenção do humano. No entanto, quando olhamos 

para o intolerável que atravessa nossa contemporaneidade – o genocídio das populações 

negras, indígenas e periféricas; a normalização da violência como engrenagem estrutural da 

máquina social – percebemos que a consciência desse absurdo foi silenciada. E, ainda assim, 

nesses traços de dor, surge a pergunta: qual é o suplemento15 do absurdo? 

15 O termo suplemento, especialmente quando explorado por Derrida (e inspirado em Deleuze), não é algo que 
simplesmente acrescenta algo ao real, mas que, ao entrar em cena, altera e reconfigura o próprio real. Ele é algo 
que suplanta ou preenche uma lacuna, mas ao fazê-lo, também redefine a totalidade. Isso nos remete à ideia de 



O INTERMEZZO DA METAMORFOSE: QUAL O SUPLEMENTO DO ABSURDO?

MICHELLE MARTINS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

O suplemento do absurdo, emerge precisamente da revolta. Mas, para entender isso, é 

necessário abandonar a visão simples do suplemento como algo que apenas “adiciona” ou 

“completa” algo. O suplemento do absurdo não é um mero consolo ou uma tentativa de dar 

sentido a um mundo sem sentido. Pelo contrário, ele explode o próprio conceito de sentido, 

criando novos caminhos, novas formas de vida, que surgem da própria impossibilidade do 

sentido. A revolta, tal como é proposta por Camus, não é uma tentativa de superar o absurdo, 

mas de viver com ele, afirmando, no silêncio do universo, a dignidade humana. A revolta é a 

recusa da aceitação passiva do absurdo. E, como suplemento, ela não apenas responde ao 

vazio da existência, mas transforma esse vazio em um novo espaço de criação. Em um mundo 

onde o absurdo é insuportável, a revolta é o movimento da criação que recusa a neutralização 

da experiência humana pela indiferença do universo. A revolta é um desafio ao próprio 

absurdo, uma afirmação diante do caos — não é um processo de assimilação, mas de 

resistência. Assim, a revolta se torna o suplemento, o que falta na narrativa do absurdo.

Agora, se formos a Deleuze e à sua crítica à normalização do intolerável, o suplemento 

do absurdo se desvia para a criação. Para Deleuze, o conceito de suplemento transcende o 

simples preenchimento de um vazio: ele é a criação de novos mundos, novas formas de 

percepção, novos modos de subjetividade, que distorcem a lógica da máquina social que 

impõe o intolerável como norma. A arte, nesse sentido, se torna uma máquina de guerra, um 

espaço de resistência onde a força do absurdo é transfigurada em uma forma de expressão e 

subversão. Não se contenta em simplesmente refletir o absurdo da condição humana. Ela cria 

o real ao contestar o dado, desestruturando o sistema de significações e de normas que nos 

dizem como devemos viver, o que devemos ser. Assim, a arte torna-se o suplemento de um 

mundo onde o absurdo, ao invés de ser ocultado ou negado, é exposto e transfigurado. A 

criação não só resiste ao absurdo, como o inverte, abre caminhos que o absurdo por si só não 

poderia oferecer. E, portanto, se o absurdo é o ponto de partida, o suplemento é a ação de 

transformação que o desafia.

Em última instância, o suplemento do absurdo é a criação do (im)possível, em meio à 

dor, à violência e ao vazio é a afirmação da vida em sua potência alegre. Esse suplemento não 

resolve o absurdo, mas desafia a normatividade do intolerável ao transformá-lo em algo novo. 

O absurdo, em seu desespero, carrega a semente da resposta, e essa resposta é a resistência 

criativa. Não se trata de encontrar sentido em um mundo sem sentido, mas de afirmar a 

que a realidade é sempre incompleta e que, ao mesmo tempo em que o absurdo nos revela uma falta de sentido, a 
revolta e a arte (como suplemento) podem reconfigurar essa realidade.



O INTERMEZZO DA METAMORFOSE: QUAL O SUPLEMENTO DO ABSURDO?

MICHELLE MARTINS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

própria potência de criar sentido onde, à primeira vista, ele parece ausente. Para Camus, a 

revolta representa isso: a recusa da aceitação do absurdo e a busca por um modo de vida onde 

o absurdo é, paradoxalmente, afirmado, mas não como algo definitivo, e sim como algo que 

possibilita a criação da liberdade.

Ora, se o absurdo é a constatação da falta de sentido, o suplemento do real é sua 

máscara — a normalidade construída para nos manter obedientes. Deleuze e Guattari nos 

alertam: a técnica não é neutra, mas uma máquina que captura e codifica. No mundo de 

Samsa, a técnica é o jugo que separa o humano do monstruoso, o útil do descartável. A 

Metamorfose de Kafka é um exemplo de como a arte pode desvelar as engrenagens dessa 

técnica e resistir à normalização do intolerável: opera como uma resistência estética ao 

intolerável, denuncia o intolerável normalizado, uma vida cuja essência é obliterada pela 

funcionalidade. A linguagem de Kafka nos coloca no lugar de Gregor, nos transforma em 

máquinas desejantes que não sabem para onde fugir. O mesmo silêncio que mata Samsa é o 

que recobre a execução de corpos negros nas periferias, o massacre de indígenas que 

defendem suas águas, o sangue seco das mãos que sustentam os impérios da técnica. E é 

exatamente aí que reside sua potência. Kafka não nos dá a beleza clássica, mas o grotesco. Ele 

nos convida a olhar para o abjeto, para o que foi descartado, e encontrar ali a possibilidade de 

uma nova estética. 

Para Deleuze e Guattari, a literatura de Kafka, chamada por eles de uma literatura 

menor16, é uma ferramenta filosófica e política que desorganiza o sensível e desafia a ordem 

técnica. Nesse sentido, Deleuze e Guattari nos dizem: “A escrita e a música podem ser 

máquinas de guerra. Um agenciamento está tanto mais próximo da máquina abstrata17 viva 

quanto mais abre e multiplica as conexões, e traça um plano de consistência com seus 

16 O conceito de literatura menor, em Deleuze e Guattari, designa um tipo de produção literária que, apesar de 
emergir de um espaço marginal ou periférico dentro de uma língua majoritária, potencializa sua capacidade 
expressiva ao desterritorializá-la. Trata-se de uma literatura que desloca a linguagem de seus usos normativos e 
codificados, forçando-a a dizer algo novo. Três características definem a literatura menor: (1) a 
desterritorialização da língua, que rompe com padrões hegemônicos de expressão; (2) a politização do 
individual, pois a questão privada ganha relevância coletiva; e (3) a multiplicidade de enunciados, em que cada 
texto reflete uma conexão com o social e o político. Para Deleuze e Guattari, a literatura menor não é menor em 
qualidade ou valor, mas por operar dentro de um espaço de resistência, tornando-se uma força que reconfigura o 
território cultural e linguístico em que se insere.
17 Deleuze e Guattari (2012b) exploram a ideia de máquinas abstratas para descrever estruturas que operam com 
uma lógica mais fluida e potencial, em oposição a máquinas concretas e fixas. A máquina abstrata designa uma 
estrutura ou dispositivo que organiza forças e fluxos de maneira não concretizada ou não territorializada. Ao 
contrário de uma máquina concreta, que tem uma função e estrutura definidas, a máquina abstrata é potencial, 
flexível e orientada para a criação e transformação, ainda que não atue de forma imediata. Ela é uma 
configuração de forças que pode ser ativada, mas que não se expressa diretamente em termos de objetos ou ações 
específicas.



O INTERMEZZO DA METAMORFOSE: QUAL O SUPLEMENTO DO ABSURDO?

MICHELLE MARTINS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

quantificadores de intensidade e de consolidação.” (Deleuze; Guattari, 2012b, p. 244). Kafka 

não escreve sobre símbolos, mas cria máquinas literárias que operam diretamente sobre o real. 

Assim, a obra kafkiana é, por si mesma, uma técnica de resistência: ela desloca o leitor 

de sua posição confortável, convidando-o a perceber o intolerável que se oculta sob a 

superfície da normalidade. A máquina-Kafka opera como uma máquina de guerra18 que expõe 

e subverte as estruturas de poder técnico, as engrenagens de um sistema que codifica corpos e 

subjetividades. Máquina que desmonta outras máquinas. Em A Metamorfose, essa subversão 

ocorre na própria forma da narrativa. A transformação de Gregor não é explicada, enquadrada 

ou racionalizada; ela simplesmente acontece, como um evento que desestabiliza a lógica da 

normalidade. Essa recusa de explicação técnica é uma estratégia de resistência que convida o 

leitor a confrontar o absurdo do sistema. A literatura de Kafka, portanto, não apenas retrata o 

intolerável, mas cria linhas de fuga. Em vez de aceitar a lógica técnica que codifica e captura 

a vida, ele propõe um espaço de indeterminação, onde o impossível – como a metamorfose de 

um homem em um inseto – pode ocorrer. A metamorfose de Gregor é tanto um espelho 

quanto uma denúncia, e a literatura torna-se uma arma contra a máquina técnica que nos 

oprime.

A época técnica desafia-nos a pensar a arte como mais do que um refúgio ou um 

escape. Ela é uma prática ontológica e política, uma força que resiste à codificação, reinventa 

o sensível e cria novas realidades. Em tempos em que o intolerável é normalizado – seja pela 

violência policial, pela destruição ambiental ou pelo racismo estrutural –, a arte é um grito e 

um gesto, um devir que nos chama a imaginar outros mundos possíveis. Aqui o absurdo não é 

apenas uma narrativa; ele é uma desmontagem da normalidade técnica. Se o absurdo é o 

confronto com a falta de sentido, seu suplemento é o gesto criativo que se recusa a silenciar. 

A revolta, como Camus enfatiza, não busca um sentido perdido, mas cria no vazio. A 

metamorfose de Kafka é a encarnação dessa revolta: uma transfiguração que expõe a falência 

do sistema técnico e recusa ser absorvida por ele.

18 Deleuze e Guattari (2012a, p. 122, Grifo dos autores), dizem que “no próprio nível das linhas de fuga, o 
agenciamento que as traça é do tipo máquina de guerra. As mutações remetem a essa máquina, que certamente 
não tem a guerra por objeto, mas a emissão de quanta de desterritorialização, a passagem de fluxos mutantes 
(toda criação nesse sentido passa por uma máquina de guerra). Há muitas razões que mostram que a máquina de 
guerra tem uma outra origem, que ela é um agenciamento distinto do aparelho de Estado. De origem nômade, ela 
é dirigida contra ele.” Nesse sentido, falar de uma máquina de guerra nômade é juntar a máquina de guerra as 
forças nômades, é devolvê-la a sua origem, uma vez que “a existência nômade efetua necessariamente as 
condições da máquina de guerra no espaço”. (Deleuze e Guattari, 2012b, p. 53). Operam a partir de processos de 
singularização que atualizam um sentido político contrário aos processos de estratificação do Estado. Veja: 
“Máquinas de guerra se constituem contra os aparelhos que se apropriam da máquina, e que fazem da guerra sua 
ocupação e seu objeto: elas exaltam conexões em face da grande conjunção dos aparelhos de captura ou de 
dominação.” (2012b, p. 118).



O INTERMEZZO DA METAMORFOSE: QUAL O SUPLEMENTO DO ABSURDO?

MICHELLE MARTINS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

Na interseção entre o absurdo e o intolerável, a arte emerge como resistência. Em 

Camus, ela é o grito insubmisso que enfrenta o absurdo sem buscar transcendê-lo, uma 

afirmação visceral da vida diante do silêncio esmagador do universo. Não há solução, apenas 

revolta estética: uma negação feroz à aceitação passiva de um mundo sem sentido. Mas para 

Deleuze, a arte vai além da resistência; ela é uma máquina de guerra, uma força que explode 

as estruturas de poder que moldam e normalizam o intolerável. Não se limita a responder ao 

vazio, mas o atravessa, desmantelando normas, desfazendo subjetividades fabricadas pela 

violência da técnica e do controle social. A arte é a metamorfose que rasga o véu da 

normalidade, expondo as vísceras do intolerável. Linha de fuga que fecunda o campo do 

porvir19, abrindo espaços onde a técnica não pode capturar. 

Se a técnica opera pela repetição, pelo controle e pela codificação, a arte emerge como 

um espaço de fuga, onde a linha de segmentação pode ser atravessada. A arte é, como diria 

Deleuze, um ato de criação de mundos: um devir que escapa ao controle técnico. Mas a arte 

não é apenas uma celebração do “belo” no sentido clássico. Ela é a invenção de novas 

sensibilidades e percepções, uma máquina de guerra que resiste à captura técnica. Pensemos, 

por exemplo, em movimentos que, tal como Kafka, expõem a lógica desumanizadora do 

sistema técnico. Pensemos também nas intervenções artísticas contemporâneas que utilizam 

as próprias tecnologias de controle – drones, algoritmos, câmeras – para subvertê-las, 

revelando suas contradições. 

Se o intolerável se normaliza pela técnica, é na arte que encontramos o suplemento do 

absurdo. Como a metamorfose, a arte não oferece respostas, mas produz devires. Ela é a 

revolta transfigurada, o gesto que rasga a tela da normalidade para expor as vísceras do 

intolerável. E no mundo em que a técnica prolifera como uma máquina de controle, a arte é o 

território da insubordinação. A escrita kafkiana não é um refúgio, mas uma luta. A revolta 

camusiana não é o fim, mas o começo. Juntas, elas nos ensinam que o intolerável só pode ser 

19 O porvir é a abertura para o novo, o que ainda não existe mas está em processo de criação contínuo. Não se 
trata de um futuro previsível ou determinado, mas de um campo de potencialidades onde forças e fluxos criativos 
rompem com o presente para produzir algo inédito. É uma dimensão intempestiva que desafia a repetição e a 
ordem estabelecida, afirmando a potência do devir. Um futuro ainda em germe e em processo de germinação. 
Veja o que Deleuze e Guattari dizem a respeito desse tempo futuro em O que é a filosofia?: “Agir contra o 
passado, e assim sobre o presente, em favor (eu espero) de um porvir – mas o porvir não é um futuro da história, 
mesmo utópico, é o infinito agora, o Nûn que Platão já distinguia de todo presente, o Intensivo ou o 
Intempestivo, não um instante, mas um devir. Não é ainda o que Foucault chamava de Atual? (...) O atual não é o 
que somos, mas antes o que nos tornamos, o que estamos nos tornando, isto é, o Outro, nosso devir-outro. O 
presente, ao contrário, é o que somos, e por isso mesmo, o que já deixamos de ser. Devemos distinguir não 
somente a parte do passado e a do presente, mas, mais profundamente, a do presente e a do atual. Não que o 
atual seja a prefiguração, mesmo utópica, de um porvir de nossa história, mas ele é o agora de nosso devir”. 
(Deleuze; Guattari, 1992, p. 144-145).



O INTERMEZZO DA METAMORFOSE: QUAL O SUPLEMENTO DO ABSURDO?

MICHELLE MARTINS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

desafiado quando reconhecemos sua presença — e quando, como Samsa, nos 

metamorfoseamos para sobreviver. Tudo isso funciona como uma máquina de guerra contra a 

normalização do intolerável, questionando a técnica que tenta reduzir o ser humano ao seu 

valor utilitário. Não há um retorno ao que era antes, não há uma solução ou um consolo, mas 

uma recusa ao conformismo, uma invenção de outra forma de ser que recusa a normalização 

do sofrimento, da opressão, da violência.

Para Deleuze e Guattari, a vida, uma vida, é um ato de criação, e criar é resistir. 

“Resistir significa extrair desse homem as forças de uma vida mais afirmativa. (...) a forma-

homem aprisionou a vida e, por isso, seria preciso livrar-se do homem para liberar a vida.” 

(Deleuze, 1988, p. 140). Arquitetar novos modos de existência são maneiras de resistir ao 

intolerável do presente. Se o mundo contemporâneo é técnico, então a arte deve ser a 

resistência estética ao domínio técnico, a desorganização das máquinas que nos oprimem. 

Kafka, ao transformar o absurdo em resistência, nos lembra que a arte não é apenas um 

refúgio, mas uma máquina de guerra capaz de resistir às forças técnicas que normalizam o 

intolerável. A Metamorfose nos oferece não apenas uma visão do mundo técnico, mas também 

uma chave para escapar dele. Em sua dimensão absurda, é o gesto de arrancar a máscara. 

A máquina do intolerável continuará a girar, mas o absurdo é a faísca que explode suas 

engrenagens. A técnica, como nos alertam Deleuze e Guattari, é o motor do controle, mas 

também o espaço onde o corpo insurge. Entre o silêncio da técnica e o grito da arte, a revolta 

é o suplemento que transforma. Mesmo esmagados, ainda falamos. Mesmo devastados, ainda 

criamos. A máquina de guerra se faz no enfrentamento daquilo que nos atravessa, daquilo que 

atravessa os corpos, dos agenciamentos forjados. Como diz a música do Titãs: “O pulso ainda 

pulsa. E o corpo ainda é pouco. Ainda pulsa. Ainda é pouco.”.

Referências 

CAMUS, Albert. O mito de Sísifo. Trad. Ari Roitman e Paulina Watch. Rio de Janeiro: 

Record, 2019.

DELEUZE, Gilles. Cinema 2: a imagem-tempo. Tradução de Eloisa de Araújo Ribeiro. São 

Paulo: Brasiliense, 2005.

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Kafka: por uma literatura menor. Tradução de 

Modesto Carone. Campinas: Papirus, 1997.



O INTERMEZZO DA METAMORFOSE: QUAL O SUPLEMENTO DO ABSURDO?

MICHELLE MARTINS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

DELEUZE, Gilles. Foucault. Tradução de C. Sant´Anna Martins. São Paulo: Brasiliense, 

1988.

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. O anti-Édipo: capitalismo e esquizofrenia 1. 2ª ed. 

Tradução de Luiz B. L. Orlandi. São Paulo: Ed. 34, 2011.

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil platôs: capitalismo e esquizofrenia 2, vol. 1. Trad. 

Ana Lúcia de Oliveira, Aurélio Guerra Neto e Celia Pinto Costa. 2ªed.  São Paulo: Editora 34, 

2011a.

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil platôs: capitalismo e esquizofrenia 2, vol. 3. Trad. 

Aurélio Guerra Neto, Ana Lúcia de Oliveira, Lúcia Cláudia Leão e Suely Rolnik. 2ªed. São 

Paulo: Editora 34, 2012a.

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil platôs: capitalismo e esquizofrenia 2, vol. 5. Trad. 

Peter Pál Pelbart e Janice Caiafa. 2ªed.  São Paulo: Editora 34, 2012b.

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. O que é a Filosofia? Trad. Bento Prado Jr. e Alberto 

Alonso Muñoz. São Paulo: Ed. 34, 1992.

GUATTARI, Félix. Caosmose: um novo paradigma estético. 2ª ed., Trad. Ana Lúcia de 

Oliveira e Lúcia Cláudia Leão. São Paulo: Editora 34, 2012.

GUÉRON, R. Capitalismo, Desejo e Política: Deleuze e Guattari leem Marx. Rio de Janeiro: 

Nau Editora, 2020.

KAFKA, Franz. A metamorfose. Trad. Modesto Carone. São Paulo: Companhia das Letras, 

1997.

Referências dados estatísticos e noticiários

A PÚBLICA. Mortes de crianças e adolescentes por intervenção policial crescem 58% em SP 

com Tarcísio. A Pública, 2024. Disponível em: <https://apublica.org/2024/02/mortes-de-

criancas-e-adolescentes-por-intervencao-policial-crescem-58-em-sp-com-tarcisio/>. Acesso 

em: 07 dez. 2024.

BBC NEWS BRASIL. Brasil tem maior taxa de mortes por policiais de crianças e 

adolescentes na América Latina. BBC News Brasil, 2024. Disponível em: 

<https://www.bbc.com/portuguese/articles/cwygrk7re45o>. Acesso em: 07 dez. 2024.

BBC NEWS BRASIL. Brasil tem maior taxa de mortes por policiais de crianças e 

adolescentes na América Latina. BBC News Brasil, [s.d.]. Disponível em: 

<https://www.bbc.com/portuguese/geral-52731882>. Acesso em: 07 dez. 2024.



O INTERMEZZO DA METAMORFOSE: QUAL O SUPLEMENTO DO ABSURDO?

MICHELLE MARTINS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

CNN Brasil. Polícia é responsável por 1 a cada 5 crianças e adolescentes mortos de forma 

violenta no Brasil, aponta Unicef. CNN Brasil, [s.d.]. Disponível em: 

<https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/policia-e-responsavel-por-1-a-cada-5-criancas-e-

adolescentes-mortos-de-forma-violenta-no-brasil-aponta-unicef/>. Acesso em: 07 dez. 2024.

CONECTAS. Herdeiros da dor: a letalidade policial e a crise de direitos humanos em São 

Paulo. Conectas Direitos Humanos, [s.d.]. Disponível em: 

<https://www.conectas.org/noticias/herdeiros-da-dor-a-letalidade-policial-e-a-crise-de-

direitos-humanos-em-sao-paulo/>. Acesso em: 07 dez. 2024.

EDUCAÇÃO E TERRITÓRIO. Juventudes: Meninos negros são as maiores vítimas de 

mortes violentas no Brasil. Educação e Território, [s.d.]. Disponível em: 

<https://educacaoeterritorio.org.br/reportagens/juventudes-meninos-negros-sao-as-maiores-

vitimas-de-mortes-violentas-no-brasil/>. Acesso em: 07 dez. 2024.

G1. Policial que executou homem negro pelas costas em frente a mercado na Zona Sul de SP 

é afastado das funções, diz SSP. G1 São Paulo, 02 dez. 2024. Disponível em: 

<https://g1.globo.com/sp/sao-paulo/noticia/2024/12/02/policial-que-executou-homem-negro-

pelas-costas-em-frente-a-mercado-na-zona-sul-de-sp-e-afastado-das-funcoes-diz-ssp.ghtml>. 

Acesso em: 07 dez. 2024.

G1. Número de crianças e adolescentes mortos pela polícia cresce 58% sob governo Tarcísio, 

apontam dados da SSP. G1 São Paulo, 06 maio 2024. Disponível em: 

<https://g1.globo.com/sp/sao-paulo/noticia/2024/05/06/numero-de-criancas-e-adolescentes-

mortos-pela-policia-cresce-58percent-sob-governo-tarcisio-apontam-dados-da-ssp.ghtml>. 

Acesso em: 07 dez. 2024.

G1. Adolescente, 15 anos, é morto pela PM no litoral de SP; sobe para 23 número de mortos 

em operação policial. G1 Santos e Região, 28 ago. 2023. Disponível em: 

<https://g1.globo.com/sp/santos-regiao/noticia/2023/08/28/adolescente-15-anos-e-morto-pela-

pm-no-litoral-de-sp-sobe-para-23-numero-de-mortos-em-operacao-policial.ghtml>. Acesso 

em: 07 dez. 2024.

G1. Tiro que matou menino de 4 anos em confronto no litoral de SP provavelmente partiu de 

um policial, afirma porta-voz da PM. G1 São Paulo, 06 nov. 2024. Disponível em: 

<https://g1.globo.com/sp/sao-paulo/noticia/2024/11/06/tiro-que-matou-menino-de-4-anos-em-

confronto-no-litoral-de-sp-provavelmente-partiu-de-um-policial-afirma-porta-voz-da-

pm.ghtml>. Acesso em: 07 dez. 2024.



O INTERMEZZO DA METAMORFOSE: QUAL O SUPLEMENTO DO ABSURDO?

MICHELLE MARTINS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

G1. SP tem a maior proporção de mortes de crianças e adolescentes cometidas por policiais 

no país; 44% foram mortos pela polícia em 2020, diz estudo. G1 São Paulo, 22 out. 2021. 

Disponível em: <https://g1.globo.com/sp/sao-paulo/noticia/2021/10/22/sp-tem-a-maior-

proporcao-de-mortes-de-criancas-e-adolescentes-cometidas-por-policiais-no-pais-44percent-

foram-mortos-pela-policia-em-2020-diz-estudo.ghtml>. Acesso em: 07 dez. 2024.

G1. Assassinatos de indígenas aumentam 375% no Maranhão em 2023, aponta levantamento. 

G1 Maranhão, 24 jul. 2024. Disponível em: 

<https://g1.globo.com/ma/maranhao/noticia/2024/07/24/assassinatos-de-indigenas-aumentam-

375percent-no-maranhao-em-2023-aponta-levantamento.ghtml>. Acesso em: 07 dez. 2024.

IMIRANTE. No Maranhão, indígenas denunciam falta de assistência médica e de 

medicamentos. Imirante Notícias, 28 dez. 2022. Disponível em: 

<https://imirante.com/noticias/maranhao/2022/12/28/no-maranhao-indigenas-denunciam-

falta-de-assistencia-medica-e-de-medicamentos>. Acesso em: 07 dez. 2024.

MAPA DE CONFLITOS. MT: Povo Xavante enfrenta grileiros e oportunistas que se valem 

de violência, do lobby político e das fragilidades e ineficiência dos poderes judiciário e 

executivo para a protelação e usurpação dos direitos. Mapa de Conflitos ENSP/Fiocruz, [s.d.]. 

Disponível em: <https://mapadeconflitos.ensp.fiocruz.br/conflito/mt-povo-xavante-enfrenta-

grileiros-e-oportunistas-que-se-valem-de-violencia-do-lobby-politico-e-das-fragilidades-e-

ineficiencia-dos-poderes-judiciario-e-executivo-para-a-protelacao-e-usurpacao-dos/>. Acesso 

em: 07 dez. 2024.

MAPA DE CONFLITOS. Povo Munduruku luta contra ameaças, destruição e mortes 

causadas pelo garimpo. Mapa de Conflitos ENSP/Fiocruz, [s.d.]. Disponível em: 

<https://mapadeconflitos.ensp.fiocruz.br/conflito/povo-munduruku-luta-contra-ameacas-

destruicao-e-mortes-causadas-pelo-garimpo/>. Acesso em: 07 dez. 2024.

METRÓPOLES. MST entra em conflito com policiais durante novas invasões de terras. 

Metrópoles, [s.d.]. Disponível em: <https://www.metropoles.com/brasil/mst-entra-em-

conflito-com-policiais-durante-novas-invasoes-de-terras>. Acesso em: 07 dez. 2024.

MOVIMENTO DOS TRABALHADORES SEM TERRA. Em carta, movimentos sociais 

denunciam repressão às causas sociais. MST, 29 ago. 2016. Disponível em: 

<https://mst.org.br/2016/08/29/em-carta-movimentos-sociais-denunciam-repressao-as-causas-

sociais/>. Acesso em: 07 dez. 2024.

MOVIMENTO DOS TRABALHADORES SEM TERRA. Mulheres Sem Terra denunciam 

repressão a atos de Jornada Nacional de Lutas. MST, 08 mar. 2023. Disponível em: 



O INTERMEZZO DA METAMORFOSE: QUAL O SUPLEMENTO DO ABSURDO?

MICHELLE MARTINS
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

<https://mst.org.br/2023/03/08/mulheres-sem-terra-denunciam-repressao-a-atos-de-jornada-

nacional-de-lutas/>. Acesso em: 07 dez. 2024.

O IMPARCIAL. Ao menos 208 indígenas foram assassinados no Brasil em 2023. O 

Imparcial, 2024. Disponível em: <https://oimparcial.com.br/checamos/2024/07/ao-menos-

208-indigenas-foram-assassinados-no-brasil-em-2023/>. Acesso em: 07 dez. 2024.

REVISTA FÓRUM. Vídeo: PM dispara tiros e bombas contra indígenas do MS que 

protestavam por água. Revista Fórum, 28 nov. 2024. Disponível em: 

<https://revistaforum.com.br/direitos/2024/11/28/video-pm-dispara-tiros-bombas-contra-

indigenas-do-ms-que-protestavam-por-agua-170045.html>. Acesso em: 07 dez. 2024.

REVISTA FÓRUM. MST ocupa terras improdutivas em SP e RJ; polícia reage com 

violência. Revista Fórum, 15 abr. 2024. Disponível em: 

<https://revistaforum.com.br/movimentos/2024/4/15/mst-ocupa-terras-improdutivas-em-sp-rj-

policia-reage-com-violncia-157359>.html. Acesso em: 07 dez. 2024.

UNICEF. Mais de 15 mil crianças e adolescentes foram mortos de forma violenta no Brasil 

nos últimos 3 anos. UNICEF Brasil, [s.d.]. Disponível em: 

<https://www.unicef.org/brazil/comunicados-de-imprensa/mais-de-15-mil-criancas-e-

adolescentes-foram-mortos-de-forma-violenta-no-brasil-nos-ultimos-3-anos>. Acesso em: 07 

dez. 2024.

VEJA. Militares são suspeitos de matar homem que dirigia carro com a família. Veja Brasil, 

[s.d.]. Disponível em: <https://veja.abril.com.br/brasil/militares-sao-suspeitos-de-matar-

homem-que-dirigia-carro-com-familia/>. Acesso em: 07 dez. 2024.


