
 

 

 

 
 

ARTE-AFETO E ARTE-PENSAMENTO EM GILLES DELEUZE 
ART-AFFECT AND ART-THROUGHT IN GILLES DELEUZE 

 
 

Alex Fabiano Correia Jardim1 
Adhemar Santos de Oliveira2 

 
 

A repetição nada muda no objeto que se repete, mas muda alguma coisa no 
espírito que a contempla. 

​​ ​ ​                                        G. Deleuze 

 
 
Resumo: A proposta do trabalho é problematizar a noção do invisível na arte. A partir de uma crítica à 
fenomenologia, procuraremos apresentar o que chamaremos de ‘sensações mínimas’ definindo a 
experiência estética enquanto experiência singular. Mas, para tal, nos afastaremos da ideia tradicional 
de experiência associada a uma consciência e a um sujeito operador de sínteses cognitivas. A proposta 
da crítica à fenomenologia no trabalho é de ir ao encontro às experiências que nos invadem num tipo 
de semiótica particular e que escapam à classificação conhecida. Essas ‘outras percepções’ estimulam 
e transvasam o espírito associada às forças anti-predicativas que permitem liberar o campo perceptivo 
do invisível. A isso, chamaremos de experimentação de uma obra de arte ou o mesmo que uma 
metafenomenologia: a sensibilidade para pequenas percepções. A força que se inscreve na obra e suas 
formas e que transvasa meu espírito é o acontecimento. Nesse instante, não há mais modelo. Não há 
mais objeto e nem sujeito, apenas um ‘bloco de sensações’, ou o que Deleuze chamava de ‘composto 
de perceptos e afectos’. Nesse caso, falamos de intensidade, diferença de intensidade e sensibilidade. É 
o ser do sensível e sua intensidade que nos faz sentir e despertar em nós a memória, o afeto e a força 
do pensamento. 
 
Palavras-chave:  Arte; Percepção; Sensibilidade; Afeto; Pensamento. 
 
Abstract: The purpose of the work is to problematize the notion of the invisible in art. Based on a 
critique of phenomenology, we will seek to present what we will call ‘minimal sensations’, defining 
the aesthetic experience as a singular experience. But, to do so, we will move away from the 
traditional idea of ​​experience associated with a consciousness and a subject operating cognitive 
syntheses. The purpose of criticizing phenomenology at work is to meet the experiences that invade us 
in a particular type of semiotics and that escape known classification. These ‘other perceptions’ 
stimulate and permeate the spirit associated with anti-predicative forces that allow the perceptual field 
to be freed from the invisible. We will call this experimentation of a work of art or the same as 

2Doutorando em Filosofia pela Universidade Federal de São Paulo (UNIFESP). Lattes: 
http://lattes.cnpq.br/9283895068490238.  ORCID: https://orcid.org/0000-0002-6873-3417. E-mail: 
adhemar.filosofia@gmail.com 

1Doutor em Filosofia pela Universidade Federal de São Carlos (UFSCAR). Professor na Universidade Estadual 
de Montes Claros em parceria com a Universidade Federal do Paraná (UFPR). Lattes: 
http://lattes.cnpq.br/5574950503189991. ORCID: https://orcid.org/0000-0001-8231-1096. E-mail: 
alex.jardim38@hotmail.com 

           Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis  

                 Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095 

                                                                              

http://lattes.cnpq.br/9283895068490238
https://orcid.org/0000-0002-6873-3417
mailto:adhemar.filosofia@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/5574950503189991
https://orcid.org/0000-0001-8231-1096
mailto:alex.jardim38@hotmail.com
https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


 

ARTE-AFETO E ARTE-PENSAMENTO EM GILLES DELEUZE 

 
ALEX FABIANO CORREIA JARDIM 
ADHEMAR SANTOS DE OLIVEIRA 

                                                                      
                                                 
 
metaphenomenology: sensitivity to small perceptions. The force that is inscribed in the work and its 
forms and that permeates my spirit is the event. At that moment, there is no longer a model. There is 
no longer an object or a subject, just a ‘block of sensations’, or what Deleuze called a ‘composite of 
percepts and affects’. In this case, we talk about intensity, difference in intensity and sensitivity. It is 
the being of the sensitive and its intensity that makes us feel and awaken in us memory, affection and 
the strength of thought. 
 
Keywords: Art; Perception; Sensitivity; Affection; Thought.  
 
 

 

 

Qual seria o tipo de ligação entre a filosofia de Deleuze e a arte? Mas antes de 

entrarmos efetivamente na questão, é importante algumas observações. Para Deleuze, cada 

forma de pensamento possui seu próprio campo problemático. Deleuze pretende estabelecer 

uma conversação com a arte, com a estética, no sentido de explorá-la a ponto de constituir 

implicações, conversões e intercessões; realizar algo como uma fecundação, uma 

contaminação da sua filosofia pela arte. Nesse sentido, a questão é entender como que ambas, 

filosofia e arte, podem ser capturadas em favor de novas alianças. Podemos observar esse 

trabalho do Deleuze nos livros Diferença e Repetição, Lógica do Sentido, Francis Bacon e a 

lógica das sensações, Cinema I e Cinema II, além de algumas passagens em Mil Platôs. O 

que nos interessaria a partir dessas implicações é estabelecermos como fio condutor nesse 

artigo, uma questão que será objeto de crítica em Deleuze: o problema do sujeito, do “autor” 

na arte. 

É muito difícil medir ou mensurar a importância na obra e na vida de Deleuze, o 

encontro que este teve com uma série de pensadores. Várias questões e problemas 

apresentados por Deleuze são indissociáveis dos encontros que teve num proveitoso 

movimento de contaminação. Estamos falando de um máximo de conexões possíveis e 

intensivas. E um desses casos é a conversação que Deleuze proporciona entre arte e filosofia. 

Queremos, a partir de Deleuze, pensar a arte como uma maneira de traçar uma linha no caos, 

experimentar acontecimentos e constituir novos modos de vida. Nesse aspecto, uma obra de 

arte não pode ser reduzida à intencionalidade do seu criador, constituindo assim, uma espécie 

de “dependência” da obra. Se ambos estão implicados, isso não significaria necessariamente 

uma eterna relação de caráter subserviente e fechado. Contrário a isso, seria a ideia de que o 

eu do autor/criador se dinamizasse compulsivamente na ordenação significados da obra de 

arte, impedindo uma experiência singular a partir de quem a contempla. A obra, a criação, não 

pode ser meramente um resultado, o efeito de um ato noético carregado de significações e 

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis  

           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095 

                                                            

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


 

ARTE-AFETO E ARTE-PENSAMENTO EM GILLES DELEUZE 

 
ALEX FABIANO CORREIA JARDIM 
ADHEMAR SANTOS DE OLIVEIRA 

                                                                      
                                                 
 
designações, “um fio estendido entre sujeito e objeto” (Deleuze e Guattari, 1995, p. 259). Se 

assim for, teríamos eternamente uma dependência da obra ao autor e sua consciência 

constituinte, algo como uma gênese originária, quase uma ideia de essência da obra na figura 

do autor, do seu criador. Segundo José Gil, “a arte é um metafenômeno porque emite forças 

que os espectadores captam cm as suas próprias forças: tece-se assim um plano de movimento 

entre a obra e aquele que a olha, de tal maneira que já não podemos falar de sujeito e de 

objeto” (GIL, 2005, p. 302). No caso da obra, ela se tornaria mera representação, 

corroborando com uma lógica que parte da manifestação (a figura de um eu) à designação, 

isto é, função meramente estruturante do mundo e de um plano de organização muito bem 

articulado. Seguindo este pensamento, Bogue destaca que:  

 
Arte, [...], é uma parte funcional de nossa habitação do mundo, uma das 
maneiras pelas quais construímos um lar territorial para nós mesmos, 
estruturamos e orientamos nossos corpos, enquadramos e delimitamos o 
espaço, mas também um meio pelo qual nos comunicamos com exterior, a 
obra de arte servindo como uma membrana filtrante que permite uma troca e 
circulação de força em sua superfície. (BOGUE, 2003, p. 167-168 – 
tradução nossa) 
 
 

Quando Deleuze fala de que algo muda no espírito que contempla (Deleuze, 1988), 

gostaríamos de tentar entender essa condição tão enigmática que é o criador, transvasado pela 

violência de uma criação contemplada por ele. Contemplar aqui é o mesmo que ser afetado 

por alguma coisa que nos provoca o pensar. Não está mais em jogo a obra (ela enquanto 

objeto nada muda). Muito menos seu autor e as especulações em torno das suas intenções. A 

questão na verdade, é criar um campo problemático para se pensar o que pode um corpo que 

contempla uma obra de arte a partir de forças que o atravessa. Precisamos nos ater a algumas 

questões importantes para seguirmos o nosso percurso. Dado que apontamos a ideia de 

contemplação (exercício do pensamento) como condição para inventarmos outros modos de 

vida, torna-se necessário apresentar o que significa pensar, isto é, fazer da arte um território de 

problemas extremamente violento em que aquele que contempla se transforme a partir da 

experimentação. Falamos de uma conexão, de uma força que segundo Deleuze, “assegura a 

comunicação entre as séries: criador, obra e aquele que contempla” (DELEUZE, 2006, p. 

174).  

Ao tratar do problema da arte, Deleuze deixa claro uma crítica não muito amistosa 

acerca de um tipo de arte segmentarizada no sujeito/autor. Se Deleuze trata a problemática da 

subjetividade, ele não utiliza qualquer tipo de pressuposto ou fundamento como a crença na 

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis  

           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095 

                                                            

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


 

ARTE-AFETO E ARTE-PENSAMENTO EM GILLES DELEUZE 

 
ALEX FABIANO CORREIA JARDIM 
ADHEMAR SANTOS DE OLIVEIRA 

                                                                      
                                                 
 
existência de um eu significante (o autor). Parece-nos, de início, que a perspectiva de uma arte 

centrada na ideia de autor, da sua consciência, seja algo bastante natural e há naquele que cria 

uma intencionalidade. Se a proposta é implicar arte e pensamento em Deleuze, então podemos 

afirmar que a experiência estética é marcada por constrangimento e força; isto é, uma 

percepção estética de formas para um não-visível dado que não determina um ser visível 

(força de uma força). E aqui nos apropriaremos das proposições deleuzeanas em torno de uma 

crítica à imagem do pensamento para pensarmos a arte enquanto exercício do pensamento, 

dado que segundo o próprio Deleuze, a arte do pensamento enquanto exercício e 

experimentação.  

Na abertura do III Capítulo de Diferença e Repetição, Deleuze fala do problema dos 

pressupostos na filosofia. Para Deleuze, não há nada que nos garanta uma fundamentação 

sólida e segura para o começar filosófico, sendo assim, podemos afirmar que pressuposto e 

gênese são os problemas com os quais toda a tradição do pensamento racional desde o século 

XVII e seus herdeiros não abrem mão. Na história do pensamento, a noção de pressuposto 

não é tão simples de ser dissuadida. E na arte não é diferente. Daí a quantidade de obras de 

arte que nada mais são do que representação, exposição de estados vividos, movimentos 

particulares, privados envoltos numa áurea egóica, em que uma determinada produção 

“estética” de ordem privada se torna num conjunto de regras generalizado ou até em 

indicativos de procedimentos e de conduta, ou seja, a arte exercendo uma função moral em 

direção a um mundo que não pode e não deve sair dos eixos3. Esse “modelo” de arte se 

envereda no solipsismo. O eu do autor/criador como um puro ver enquanto dado absoluto. 

Quando utilizamos de uma espécie de interrogação deleuzeana sobre o que significa pensar, 

pretendemos separar a criação artística de uma natureza reta do pensamento (eudoxa e 

ortodoxa). A perspectiva é liberar o olhar ou a percepção em relação ao objeto estético 

enquanto mera descrição dos conteúdos da consciência do criador. A arte nesse caso, para 

31Quando Nietzsche se interroga sobre os pressupostos mais gerais da Filosofia, diz serem eles essencialmente 
morais, pois só a Moral é capaz de nos persuadir de que o pensamento tem uma boa natureza, o pensamento, 
uma boa vontade, e só o Bem pode fundar a suposta afinidade do pensamento com o Verdadeiro. Com efeito, 
quem, senão a Moral? é este Bem que dá o pensamento o verdadeiro e o verdadeiro ao pensamento... Assim, 
aparecem melhor as condições de uma Filosofia isenta de pressupostos de qualquer espécie: em vez de se apoiar 
na Imagem moral do pensamento, ela tomaria como ponto de partida uma crítica radical da Imagem e dos 
“postulados” que ela implica. Ela encontraria sua diferença ou seu verdadeiro começo não num acordo com a 
Imagem pré-filosófica, mas numa luta rigorosa contra a Imagem, denunciada como não-filosofia. Ela 
encontraria, assim, sua repetição autêntica num pensamento sem Imagem, mesmo que fosse à custa das maiores 
destruições, das maiores desmoralizações, e com uma obstinação da Filosofia que só teria como aliado o 
paradoxo, devendo renunciar à forma da representação assim como ao elemento do senso comum. Como se o 
pensamento só pudesse começar, e sempre recomeçar, a pensar ao se libertar da Imagem e dos postulados que ela 
implica. (DELEUZE, 1988, p. 219-220) 

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis  

           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095 

                                                            

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


 

ARTE-AFETO E ARTE-PENSAMENTO EM GILLES DELEUZE 

 
ALEX FABIANO CORREIA JARDIM 
ADHEMAR SANTOS DE OLIVEIRA 

                                                                      
                                                 
 
Deleuze, não pode ser mera imagem do pensamento ou imagem da verdade. No caso da 

criação artística, não existiria uma identidade no pensamento que garanta uma relação de 

docilidade e paz entre o sujeito (autor) e objeto estético. A pressuposta docilidade dessa 

relação na criação artística é substituída pela ideia de violência e má vontade como àquelas 

que destituirão completamente todos os     pressupostos para o pensamento.  

​Nessa direção, a arte para Deleuze não é o mesmo que reconhecer, nem representar. 

Muito menos é intencionalidade, ou seja, uma mera construção da imagem do mundo através 

de um objeto estético. 

Entendemos o tratamento crítico dado por Deleuze ao que ele chama dos quatro ramos 

do cogito (eu concebo, eu julgo, eu imagino e me recordo, eu percebo), ao eu penso. O perigo 

para Deleuze é que a criação estética e/ou a arte, se torne uma recognição, isto é, um modelo 

transcendental como ideal de urdoxa ou proto-doxa, isto é, uma mera emissão de opiniões 

acerca de um determinado assunto ou tema. Deleuze chamaria a isso de imagem dogmática do 

pensamento: uma forma de reduzir a criação à mera descrição os conteúdos da minha 

consciência. Importante ressaltar que o caráter de uma arte “fechada” na consciência do 

autor/criador enquanto sujeito é arremessar o expectador ou aquele que a contempla a um 

mundo instituído de sentido, de razão. É o sujeito (autor) como pressuposto para uma síntese 

originária. Neste caso, a experimentação de uma obra se torna dependente da intencionalidade 

constituinte. 

Seguindo a crítica deleuzeana a esse modelo de pensamento na arte e/ou na criação 

artística – recognição, representação, senso comum e bom senso, não passariam de uma 

descrição dos objetos que são representados pelo exercício das faculdades. Nesse caso, 

teremos uma subjetividade que não só concorda com o objeto (com o mundo, os estados de 

coisas, numa necessidade da evidência do objeto com o mundo do vivido), mas que também 

doa sentido a esse mundo. Vejamos: 
 
Simultaneamente, a recognição exige o princípio subjetivo da colaboração das 
faculdades para “todo mundo”, isto é, um senso comum como concórdia facultatum; 
e, para o filósofo, a forma da identidade do objeto exige um fundamento na unidade 
de um sujeito pensante do qual todas as outras faculdades devem ser modos. É este o 
sentido do Cogito como começo: ele exprime a unidade de todas as faculdades no 
sujeito; exprime, pois, a possibilidade de todas as faculdades se referirem a uma 
forma de objeto que reflita a identidade subjetiva; ele dá, assim, um conceito 
filosófico ao pressuposto do senso comum, ele é o senso comum tornado filosófico. 
(DELEUZE, 1988, p. 221-222) 
 

No III capítulo de Différence et Répétition, Deleuze enumera o que ele chama de 

postulados que constroem uma imagem do pensamento. Nesse texto, em especial, Deleuze 

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis  

           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095 

                                                            

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


 

ARTE-AFETO E ARTE-PENSAMENTO EM GILLES DELEUZE 

 
ALEX FABIANO CORREIA JARDIM 
ADHEMAR SANTOS DE OLIVEIRA 

                                                                      
                                                 
 
nos conduz a uma viagem na História da Filosofia e, de maneira bastante diferenciada, retoma 

um problema que perpassa a obra de vários autores: o exercício do pensamento. Em todos os 

postulados do capítulo, Deleuze faz uma crítica violenta do pensamento enquanto princípio 

natural, senso comum, bom senso, representação, recognição, designação. Ele desloca o 

pensamento para outro ponto, propondo um problema: Que significa pensar? Essa tarefa, não 

consiste apenas à Filosofia, mas também diz respeito à arte. Em se tratando de uma crítica à 

perspectiva egóica na arte (busca por uma espécie de interioridade no criador), poderíamos 

perguntar: qual é o princípio da intencionalidade do artista? Desprezando qualquer 

preocupação dessa natureza, Deleuze procurará se afastar de qualquer possibilidade de 

fundamento ou gênese do pensamento de ordem explicativa para a criação artística. Contrário 

à busca de uma explicação subjetivista, a crítica promovida por Deleuze seguirá um caminho 

que é o do entendimento que a criação sofrerá uma torção a partir da ideia de violência: Quais 

ou o que seria os elementos provocadores do pensamento que escapariam ou dissolveriam a 

ordem do autor e de toda forma de pessoalidade? Com essas questões, Deleuze dobra o 

pensamento sobre si mesmo, dobra o objeto estético sobre si mesmo. Se há essa violência no 

exercício do pensamento na criação artística, não podemos mais afirmar que para se pensar e 

criar bastaria uma boa vontade. Avançando a questão, perguntaríamos novamente, qual seria o 

elemento que provocaria a torção na representação ou na ideia de implicação entre arte e 

representação? Para Deleuze: 
 
(...) O que é primeiro no pensamento é o arrombamento, a violência, é o inimigo, e 
nada supõe a Filosofia; tudo parte de uma misosofia. Não contemos com o 
pensamento para fundar a necessidade relativa do que ele pensa; contemos, ao 
contrário, com a contingência de um encontro com aquilo que força a pensar, a fim 
de elevar e instalar a necessidade absoluta de um ato de pensar; de uma paixão de 
pensar. As condições de uma verdadeira critica e de uma verdadeira criação são as 
mesmas: destruição de um pensamento que pressupõe a si próprio, gênese do ato de 
pensar no próprio pensamento. (DELEUZE, 1988, p. 230-231) 
 
 

Se Deleuze afirma que há no mundo alguma coisa que força a pensar (DELEUZE, 

2006, p. 20), ele denomina de encontro fundamental essa experiência com o pensamento, esse 

‘algo’ é o objeto provocador de uma violência ao pensamento.  
 
 
(...) Aquilo que só pode ser sentido (o sentiendum ou o ser do sensível) sensibiliza a 
alma, torna-a “perplexa”, isto é, força-a a colocar um problema, como se o objeto do 
encontro, o signo, fosse portador de problema – como se ele suscitasse problema. 
(DELEUZE, 1988, p. 232) 
 
 

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis  

           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095 

                                                            

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


 

ARTE-AFETO E ARTE-PENSAMENTO EM GILLES DELEUZE 

 
ALEX FABIANO CORREIA JARDIM 
ADHEMAR SANTOS DE OLIVEIRA 

                                                                      
                                                 
 

É o ser do sensível que tanto inspiraria Deleuze e que passa despercebido à 

recognição. Esse ser do sensível é independente do criador e também daquele que contempla. 

É um tipo de fluxo ou intensidade que os afeta e que os modifica. “[...] Entre sujeito e objeto, 

há qualquer coisa ao mesmo tempo de vazio (perceptivo) e de cheio (matéria-imagem) que os 

religa” (GIL, 2005, p. 225). Segundo Deleuze, Alguma coisa passa pelo mundo e não se 

identifica nem com uma consciência fundante ou qualquer outro elemento unificador ou 

universal. Entende-se somente que tal acontecimento ou encontro não é privilegiado por 

nenhuma perspectiva recognitiva ou representacional. Uma “coisidade” metafísica, mas, não 

abstrata.  
 
 
Efetua-se em coisas e estados de coisas exprime-se em proposições. Mas sem ser 
redutível quer às suas efetuações, quer às suas expressões linguísticas. Ele 
“encarna-se” atualmente em seres, corpos e qualidades de corpos, e atualiza-se 
também nos enunciados verbais como suas expressões, mas sem nada perder da sua 
natureza de extra-ser incorporal e de entidade extra-proposicional. (...) O 
acontecimento é uma virtualidade, é um puro virtual. É um devir, um movimento 
infinito, infinitivo. (DIAS, 2012, p. 100-101) 
 

Ainda, segundo Dias (2012), “só a arte pode, de fato, fazer sentir o acontecimento, 

dar-lhe uma evidência sensível, o poder do percepto e do afecto”. Segundo Deleuze, “há 

alguma coisa que se comunica de uma faculdade à outra, mas que se metamorfoseia e não 

forma o senso comum” (DELEUZE, 1988, p. 241). Para Deleuze, há algo que escapa a essa 

sensibilidade, “não é um ser sensível, mas o ser do sensível. Não é o dado, mas aquilo pelo 

qual o dado é dado” (DELEUZE, 1988, p. 231). É justamente esse “algo da ordem do 

insensível” que força a pensar, que obriga violentamente ao pensamento. Assim sendo, 

avançamos o problema: podemos reduzir o mundo, os estados de coisas, no conteúdo 

intencional do autor e sua consciência? Em Deleuze, os nomes próprios designam apenas 

forças, situações, lugares, paisagens - acontecimentos que indicam a multiplicidade de 

singularidades pré-subjetivas, impessoais que cada um de nós nos tornamos. Uma obra de arte 

é segundo Deleuze, “efeito de enunciados coletivos por acontecimentos, uma individuação 

não subjetiva... dessubjetivar uma vida, retirar do mundo vivido, o impessoal... hecceidades... 

no sentido de que tudo aí é relação de movimento e de repouso entre moléculas ou partículas, 

poder de afetar e ser afetado” (DELEUZE, 1997a, p. 47).  
 
Você é longitude e latitude, um conjunto de velocidades e lentidões entre partículas 
não formadas, um conjunto de afectos não subjetivados. Você tem a individuação de 
um dia, de uma estação, de um ano, de uma vida (independentemente da duração), 
de um clima, de um vento, de uma neblina (...) (Id. Ibidem, p. 49).  

 

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis  

           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095 

                                                            

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


 

ARTE-AFETO E ARTE-PENSAMENTO EM GILLES DELEUZE 

 
ALEX FABIANO CORREIA JARDIM 
ADHEMAR SANTOS DE OLIVEIRA 

                                                                      
                                                 
 

Deleuze assume uma crítica à qualquer ideia de representação ao tratar dos 

instrumentos conceituais utilizados para se pensar o mundo, os estados de coisas e tudo aquilo 

que escapa tanto àquele que pensa, (o sujeito) e também àquilo que é pensado, (o objeto), isto 

é, tudo que foge às dimensões das proposições de designação, manifestação e significação. 

Para Deleuze, na Série – Da proposição – só se é possível designar sob o prisma de uma 

representação, visto que ela conjura os critérios do verdadeiro e do falso a partir de um plano 

de evidência (a minha consciência). Há uma função de preenchimento destinada ao objeto 

designado. A proposição de designação deve ter como referente outra dimensão da 

proposição, que Deleuze chama de manifestação, correspondente ao ego, ao eu, a uma gênese 

constituinte, (o autor), exigência maior enquanto “manifestante de base” – sujeito que fala e 

que exprime. O que observamos é que se apresenta, segundo Deleuze, problemas para que as 

condições de verdade sejam estabelecidas. Segundo os critérios daquilo que Deleuze chama 

de proposição de significação, os conceitos universais e gerais fundamentam as condições de 

verdade e da moral. Deleuze encontra na proposição do sentido, o limite-fronteira entre as 

proposições de designação, manifestação e significação e os estados de coisas. O 

sentido-acontecimento é aquilo que se apresenta num horizonte de indeterminabilidade dos 

estados vividos e que escapa de uma determinação lógica ou das proposições de designação 

ou significação. Dessa forma, para Deleuze, há algo, alguma coisa, que não pode ser 

designável e que não possui necessariamente um termo real para fundamentar uma criação 

artística, nesse caso, estamos falando do papel do autor/criador que se refugia numa proposta 

de reflexão sobre a própria consciência em si mesma e sua intencionalidade.  

A noção de autor na criação artística é a mesma coisa que o reconhecimento de uma 

série originária (que poderíamos entender como “manifestação”, “significante” ou “eu puro”). 

Esta hipótese é descartada por Deleuze: 

 
Há, pois, um duplo deslizamento de uma série sobre a outra ou sob a outra, que as 
constitui ambas em perpétuo desequilíbrio uma com relação à outra. Em segundo 
lugar, este desequilíbrio deve, ele mesmo, ser orientado: o fato é que uma das duas 
séries, precisamente a que é determinada como significante, apresenta um excesso 
sobre outra; há sempre um excesso de significante que se embaralha. Finalmente, o 
ponto mais importante, que assegura o deslocamento relativo das duas séries e o 
excesso de uma sobre a outra, é uma instância muito especial e paradoxal que não se 
deixa reduzir a nenhum termo das séries, a nenhuma relação entre estes termos. 
(DELEUZE, 2000, p. 42-43 - Grifo nosso) 

 
Para Deleuze, a arte enquanto efeito de estados vividos busca uma nova forma de 

síntese ou gênese tomando como referência a situação do sujeito (eu, consciência ou ego), 

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis  

           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095 

                                                            

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


 

ARTE-AFETO E ARTE-PENSAMENTO EM GILLES DELEUZE 

 
ALEX FABIANO CORREIA JARDIM 
ADHEMAR SANTOS DE OLIVEIRA 

                                                                      
                                                 
 
dando a este o caráter de totalidade ou metanarrativa. Nesse itinerário de inspiração 

deleuzeana, falamos de uma arte assubjetiva. Isso nos indica que ela não pode estar presa a 

uma série particular – o autor/criador e seu mundo privado – ao contrário, autor não passa de 

ocupante se lugar; melhor ainda, lugar sem ocupante. É justamente nesse estranhamento entre 

as séries que se dá o evento, o acontecimento. E elas não seguem um mundo da docilidade, 

pois, conforme Deleuze se caracterizaria por uma instância paradoxal. 
 
 
Quais são os caracteres desta instância paradoxal? Ela não pára de circular nas duas 
séries. E é o mesmo graças a isto que assegura a comunicação entre elas. É uma 
instância de dupla face, igualmente presente na série significante e na série 
significada. É o espelho. É, ao mesmo tempo, palavra e coisa, nome e objeto, sentido 
e designado, expressão e designação, etc. Ela assegura, pois, a convergência das 
duas séries que percorre, com a condição, porém, de fazê-las divergir sem cessar. É 
que ela tem como propriedade ser sempre deslocada com relação a si mesma. Se os 
termos de cada série são relativamente deslocados, uns em relação aos outros, é 
porque primeiramente, em si mesmas, elas têm um lugar absoluto, mas este lugar 
absoluto se acha sempre determinado por sua distância deste elemento que não pára 
de se deslocar relativamente a si mesmo nas duas séries (...) Da mesma forma, 
podemos dizer que ela falta a sua própria identidade, falta a sua própria semelhança, 
falta a seu próprio equilíbrio e a sua própria origem. (DELEUZE, 2000, p. 43) 
 

A arte para Deleuze nos dá a condição para pensarmos um campo transcendental sem 

sujeito a partir das noções de singularidade, impessoalidade e multiplicidade. Nessa ordem do 

transcendental, há algo entre um e outro, entre o lugar sem ocupante e o ocupante sem lugar. 

Algo que existe, apesar de não possuir identidade. Deleuze chama de acontecimento singular 

(o sentido) que escapa a qualquer tipo de designação e significação justamente aquilo que 

provoca a mudança naquele que contempla um objeto estético, o que o afeta, o transforma e o 

modifica. Não há sujeito enquanto máquina de produzir sentido. O que encontraremos são 

circulações, ecos, acontecimentos, fabulações, criação.  

​A arte faz falar as singularidades não pessoais. O sentido, desta maneira, não será o 

produto de uma consciência (do autor-criador), mas de séries heterogêneas e determinadas 

apenas pela noção de relação onde a proposição do bom senso não está presente4 

4Não se trata mais de personagens sob a proteção tranqüilizante de seu nome pessoal, não se trata mais de uma 
narrativa, nem mesmo de uma narrativa conduzida no presente, sob a forma de monólogo interior. O que era 
narrativa tornou -se luta, o que tornava algum aspecto, mesmo que fosse o de seres em farrapos e em pedaços, é 
agora sem rosto. Quem fala aqui? Quem é esse Eu condenado a falar sem repouso, aquele que diz: "Sou obrigado 
a falar Nunca me calarei. Nunca?" Por uma convenção tranquilizadora, respondemos: é Samuel Beckett. Assim, 
parecemos acolher o que há de pesado numa situação que, não sendo fictícia, evoca o tormento verdadeiro de 
uma existência real. A palavra" experiência" faria alusão a algo que é verdadeiramente experimentado. Mas, 
dessa maneira, também buscamos reencontrar a segurança de um nome, e situar o "conteúdo" do livro naquele 
nível pessoal em que o que acontece ocorre sob a garantia de uma consciência, num mundo que nos poupa da 
infelicidade maior, a de ter perdido o poder de dizer Eu. Mas O inominável é precisamente uma experiência 
vivida sob a ame aça do impessoal, a aproximação de uma fala neutra que fala sozinha, que atravessa aquele que 
a escuta, que é sem intimidade, exclui toda intimidade, e que não podemos fazer calar, pois é o incessante, o 

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis  

           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095 

                                                            

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


 

ARTE-AFETO E ARTE-PENSAMENTO EM GILLES DELEUZE 

 
ALEX FABIANO CORREIA JARDIM 
ADHEMAR SANTOS DE OLIVEIRA 

                                                                      
                                                 
 

Segundo Deleuze, se falamos de um sujeito criador é apenas para ilustrar que ele já 

não é uma unidade-identidade; importante lembrarmos de Nietzsche ao afirmar que o eu, a 

consciência, não passam de vício de linguagem, de ilusão gramatical. Trata-se, na verdade, de 

envoltura, pele (superfície), fronteira: sua interioridade transborda em contato com o exterior. 

Deleuze abre a conclusão da obra O que é a Filosofia? dizendo:  
 
Pedimos somente um pouco de ordem para nos proteger do caos. Nada é mais 
doloroso, mais angustiante do que um pensamento que escapa a si mesmo, ideias 
que fogem, que desaparecem apenas esboçadas, já corroídas pelo esquecimento ou 
precipitadas em outras, que também não dominamos. São variabilidades infinitas 
cuja desaparição e aparição coincidem. São velocidades infinitas, que se confundem 
com a imobilidade do nada incolor e silencioso que percorrem, sem natureza nem 
pensamento. É o instante que não sabemos se é longo demais ou curto demais para o 
tempo. Recebemos chicotadas que latem como artérias. Perdemos sem cessar nossas 
ideias. É por isso que queremos tanto agarrarmo-nos a opiniões prontas. 
(DELEUZE, 1995, p. 259) 
 

A citação acima nos dá a medida da radicalidade e da exigência que é a experiência 

(contemplação). A arte para Deleuze não constitui um conjunto de regras segundo uma ordem 

de razões; a ideia é engendrar “cavalos alados e dragões de fogo”. A arte não é uma teoria do 

conhecimento, nem o estabelecimento de um conjunto de regras e normas de comportamento. 

Muito menos um tipo de guarda-chuva para o caos. 

A arte exige mais que isso.  E quando falamos de arte, estou pensando na 

experimentação estética5. Deleuze fala de uma arte que nos mergulhe no caos – não para 

dominá-lo – isso é impossível – mas para pensar um plano, um possível qualquer ou outra 

forma de vida. O caos é um elemento característico da própria vida e compõe o plano de 

imanência, o conjunto de suas relações. O artista ao mergulhar no caos, traz do caos 

variedades – busca um ser do sensível, um ser da sensação. O artista expressa em sua obra 

uma luta contra o caos e convida a experimentar esse mergulho. 
 
Dessa forma, o artista das sensações puras trava uma batalha contra dois inimigos: a 
opinião e o caos. Uma vez que a arte é a composição de um bloco de sensações, uma 
estética de afetos e perceptos, que se opõe ao caos e à opinião. Por isso, a pergunta 
de se as drogas podem servir para a experimentação artística só pode ser respondida 
afirmativamente por Deleuze, na medida em que, por meio delas, o artista produza 
um composto ou bloco que se sustente por si mesmo, ou seja, que não se desintegre 
no caos. (CASABONA, 2001, p. 71 – tradução nossa) 

5 Segundo Sauvagnargues (2006, p. 260), “essa experimentação pode ser compreendida como uma necessidade 
de inovar, transformando tanto o conteúdo da arte quanto o seu status social.” (tradução nossa) 

interminável. Então, quem fala aqui? Será o "autor"? Mas quem poderá designar esse nome se, de qualquer 
maneira, aquele que escreve já não é Beckett, mas a exigência que o arrastou para fora de si, o desapossou e o 
desalojou, entregou -o ao fora, fazendo dele um ser sem nome, o lnominável, um ser sem ser que não pode nem 
viver, nem morrer, nem cessar, nem começar, o lugar vazio em que fala a ociosidade de uma fala vazia e que é 
recoberta, bem ou mal, por um Eu poroso e agonizante. (BLANCHOT, ano, p. 311-312). 

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis  

           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095 

                                                            

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


 

ARTE-AFETO E ARTE-PENSAMENTO EM GILLES DELEUZE 

 
ALEX FABIANO CORREIA JARDIM 
ADHEMAR SANTOS DE OLIVEIRA 

                                                                      
                                                 
 

 

O artista traz do caos a ideia de composição, de agenciamento, de outras práticas e 

relações. É justamente essa experiência-limite que dá a condição para operar destruição, 

dissolução e o que é mais importante, a criação.  É quando o artista fabula um pedaço de caos 

no texto, na pedra, na tela, no palco, etc... a fazer brotar dali um ser de sensação qualquer, 

uma excitação e faz conservar sua vibração.  

Quando falamos de criação, falamos de pensamento. E implicamos pensamento – 

sensação e intensidade. A intensidade, segundo Deleuze, como vibração contraída tornada 

qualidade e variedade. É essa sensação enquanto intensidade que Deleuze denomina de 

contemplação pura, e contemplar é criar. Dessa maneira teremos: a arte enquanto 

possibilidade de constituirmos um plano de composição a partir dos afetos e a partir da força 

da sensação (sua qualidade, quantidade e intensidade).  

O objetivo da arte, com os meios do material, é arrancar o percepto das percepções do 

objeto e dos estados de um sujeito percipiente, arrancar o afecto das afecções (sair da 

passividade). Como passagem de um estado a outro (algo muda no sujeito que contempla). A 

tratar, da arte ou da criação, Deleuze vai nos apresentar o material particular da construção 

estética e de como o artista faz a matéria entrar na sensação. Um tipo de contágio e sedução. 

Isso é uma espécie de fabulação criadora6, diferente de um mero jogo ou exercício de 

lembranças. Ela não está implicada à representação do mundo, mas diferentemente, trata-se da 

capacidade de apresentar uma zona de indeterminação, de indiscernibilidade nos envolvendo, 

percorrendo e por vezes, nos consumindo (DELEUZE, 1995, p. 225 ). O artista torce a 

matéria, consegue fazê-la vibrar, abraça-a, cria fissuras, para arrancar o percepto das 

percepções, o afecto das afecções, a sensação da opinião. Isso significa: tornar sensíveis as 

forças insensíveis que povoam o mundo e que nos afetam e nos fazem devir. Nas palavras de 

Deleuze e Guattari: 
 
[...] o artista, [...], excede os estados perceptivos e as passagens afetivas do vivido. É 
um vidente, alguém que se torna. [...] Ele viu a vida coo o que a ameaça, de modo 
que o pedaço de natureza que ele percebe, ou os bairros da cidade, e seus 
personagens, acendam uma visão que compõe, através deles, perceptos desta vida, 
deste momento, fazendo estourar as percepções vividas numa espécie de cubismo, 
de simultanismo, de luz crua ou de crepúsculo, de púrpura ou azul, que não têm mais 

6 A fabulação criadora, para Deleuze, é a condição de toda arte revolucionária, de todo programa libertário para a 
arte que exija a criação de novos enunciados e novas imagens que prefigurem as sementes de um Povo ou de um 
agente social constituinte por vir. A fabulação é a mais alta determinação da experimentação criadora do cinema, 
que, através dela, rompe seus nexos com as formas clássicas de ação-reação. (CASABONA, 2001, p. 75 – 
Tradução nossa) 
 

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis  

           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095 

                                                            

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


 

ARTE-AFETO E ARTE-PENSAMENTO EM GILLES DELEUZE 

 
ALEX FABIANO CORREIA JARDIM 
ADHEMAR SANTOS DE OLIVEIRA 

                                                                      
                                                 
 

outro objeto nem sujeito senão eles mesmos. (DELEUZE E GUATTARI, 1997b, p. 
222) 

 

Por fim, uma outra questão ou o problema se interpõe: qual a exigência da arte? Para 

Deleuze, a criação artística estaria vinculada a uma rachadura do eu em lugar de recompô-lo 

ou expressá-lo. Diferente da idéia de povoar a consciência de objetos ou dar a ela um estatuto 

de legítima organizadora no intuito de separá-la do mundo, constituindo uma estrutura, um 

campo dócil ou um plano de organização, uma das exigências da arte seria traçar um plano no 

caos. Lembremos: traçar um plano não é o mesmo que organizar o caos. Traçar um plano é 

um enorme esforço para criarmos as condições necessárias para a existência, para a vida. 

Enfim, a criação nos atrai para um onde o ‘ar do possível’ é o último recurso. Daí a dúvida 

entre a morte e a vida. E qual a exigência da arte? Que efeitos produzem sobre nós o objeto 

estético? É justamente isso que Deleuze chama de percepto e afecto: a intensidade do ser do 

sensível que me modifica ao contemplar uma obra de arte. Essa intensidade é uma força (sem 

designação). A criação seria quase um enigma7, não há regra, fórmula, data, para esse 

acontecimento. Trata-se de um movimento infinito e que põe à prova, todos os dias, o próprio 

criar. Ou seja, é a dobra do pensamento daquele que cria sobre ele mesmo na necessidade que 

o faz criar. Mas esse dobrar-se sobre si mesmo, nada mais é que uma estratégia para o 

abandono de si. Dissolução de qualquer identidade, essência, interioridade ou conjunto de 

experiências particulares. Um salto para o fora: sem justiça e sem medida. Lembremos Artaud 

quando diz: o pensamento seria um tipo de erosão. E o que é uma erosão? Um tipo de corte. 

De ranhura. De separação. E isso, podemos chamar também de vida. Logo, pensamento e 

sofrimento abrem o mesmo horizonte na criação artística. Assim, a criação vai tramando suas 

peças. Organizando seu tabuleiro ao acaso dos movimentos. E por fim, o criador e àquele que 

contempla a obra de arte se veem imersos, dobrados e redobrados em sua própria criação.  

É justamente a pensar a arte enquanto fabuladora de mundos com seus cavalos alados 

e dragões de fogo que Deleuze se envolve, se implica e dialoga em seu exercício filosófico. É 

essa arte enquanto pensamento sem imagem (sem representação e seus demais postulados de 

verdade) que fascina Deleuze. A criação artística não inventa conceitos filosóficos, mas 

produz perceptos e afetos; uma outra sensibilia. Isso significa que ela cria um ser daquilo que 

7 Segundo Deleuze, a criação traça um caminho entre as impossibilidades. Em Kafka por uma literatura menor, 
Deleuze e Guattari apresentam esse conceito de impossibilidade como um caminho para criação. Em 
Conversações, Deleuze destaca que “a criação se faz em gargalos de estrangulamento [...]. Se um criador não é 
agarrado pelo pescoço por um conjunto de impossibilidades, não é um criador. Um criador é alguém que cria 
suas impossibilidades, e ao mesmo tempo cria um possível” (Deleuze, 1992. p. 167). 
 

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis  

           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095 

                                                            

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


 

ARTE-AFETO E ARTE-PENSAMENTO EM GILLES DELEUZE 

 
ALEX FABIANO CORREIA JARDIM 
ADHEMAR SANTOS DE OLIVEIRA 

                                                                      
                                                 
 
é sensível, como um tipo de fantasma, de percussor sombrio que transvasa o espírito de quem 

a contempla. Estamos falando de uma arte que produze em nós uma potência intensa tão 

grande que desperta a memória e o pensamento, distorcendo os sentidos, num aprendizado da 

intensidade.  

 

 

Referências  
 
 
BOUGE, Ronald. Deleuze on Music, Painting, and the Arts. New York: Routledge, 2003. 

CASABONA, Alberto Navarro. Introducción al pensamiento estético de Gilles Deleuze. 

Valencia: Tirant lo Blanch, 2001. 

DELEUZE, Gilles. Conversações (1972-1990). Tradução: Peter Pál Pelbart. Rio de Janeiro: 

Editora 34, 1992. 

DELEUZE, Gilles e GUATTARI, Félix. O que é a filosofia?. Tradução: Bento Prado Jr. e 

Alberto Alonso Muñoz. 2ª ed. 1ª reimp. São Paulo: Editora 34, 1997b. 
DELEUZE, Gilles e GUATTARI, Félix. Kafka: por uma literatura menor. Tradução: Cíntia Vieira da Silva, 

revisão da tradução: Luiz B. L. Orlandi, 1ª ed. 3ª reimp. Belo Horizonte: Ed. Autêntica, 2017 

DELEUZE, Gilles. Diferença e Repetição. Trad. Luiz Orlandi e Roberto machado. Rio de 

Janeiro: Graal, 1988, 499 p. 

DELEUZE, Gilles. Lógica do Sentido. Trad. Luiz Roberto Salinas Fortes. São Paulo: 

Perspectiva, 2000, 342 p. 

DELEUZE, Gilles e GUATTARI, Félix. Mil Platôs. Capitalismo e esquizofrenia. Volumes 1, 

2, 3, 4, 5. Coordenação de Tradução de Ana Lúcia de Oliveira. São Paulo: 34, 1995, 1996, 

1997. 

DIAS, Sousa. Lógica do acontecimento. Deleuze e a Filosofia. Porto: Ed. Afrontamento, 

2012, 159 p. 

SAUVAGNARGUES, Anne. Deleuze et l’art. Paris: Ed. PUF, 2005. 

 
 

 

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis  

           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095 

                                                            

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis

