
           Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
                 Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                              ISSN:  2448-3095

                                                                             

SIMONDON, ARTE E TÉCNICA

SIMONDON, ART AND TECHNIQUE

José Aravena Reyes1

Resumo: Este artigo apresenta a versão de Gilbert Simondon sobre o pensamento estético e a arte. O 
filósofo da técnica desenvolve argumentos que colocam o pensamento estético como uma via 
analógica de recuperação do mundo mágico como unidade primitiva da qual tanto o pensamento 
técnico quanto o pensamento religioso se individuam. Aspectos relacionados com o processo 
inventivo e da individuação individualizante da transindividuação também são trazidos para 
complementar a perspectiva simondeada sobre a estreita relação que existe entre o objeto técnico e 
objeto da arte. Finalmente, algumas considerações sobre as categorias de elemento, indivíduo e 
conjunto de objetos de arte são tecidas.

Palavras-chave: Simondon, Individuação, Arte, Estética, Técnica.

Abstract: This article presents the version of Gilbert Simondon about aesthetic thinking and art. The 
philosopher of the technique develops arguments that put aesthetic thinking as an analogical way of 
recovering the magical world as a primitive unit from which both, technical and religious thought are 
individuated. Aspects related to the inventive process and the individualizing individuation of 
transindividuation are also brought to complement Simondean perspective on the very close 
relationship that exist between the technical object and the object of art. Finally, some considerations 
about the categories of element, individual and set of art objects are made.

Keywords: Simondon, Individuation, Art, aesthetics, Technic.

Introdução

No prefácio da edição brasileira da obra O Modo de Existência dos Objetos Técnicos 

(MEOT) de Gilbert Simondon (2020), Pablo Rodriguez escreve:

O livro que o leitor tem nas mãos é certamente o principal trabalho, o mais ousado, 
da filosofia da técnica do século XX. [...] Mas Simondon não apareceu em nenhuma 
fotografia, não assinou nenhuma proclamação, não incentivou nenhuma 
controvérsia. (MEOT, 2020, p. 12-13). 

1 Professor titular da Faculdade de Engenharia, UFJF; Doutor em Projeto de Sistemas Oceânicos, COPPE/UFRJ; 
Pós-doutor em Filosofia da Técnica, PUCPR. E-mail: jose.aravena@ufjf.edu.br  ·

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis
mailto:jose.aravena@ufjf.edu.br


SIMONDON, ARTE E TÉCNICA

JOSÉ ARAVENA REYES
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

Não podemos discordar de esta afirmação, inclusive porque Bernard Stiegler, outro 

grande filósofo da técnica do século XX, colocou Simondon em um lugar de destaque, 

principalmente na obra Técnica e Tempo I (1994). Porém, não é somente porque Simondon 

possui uma reflexão importante sobre a técnica que pode ser fundamental para uma discussão 

sobre a sua relação com a arte, senão porque ele também aborda o pensamento estético de 

uma forma bastante particular, a qual pode ser útil como base para pensar as articulações entre 

os dois campos. Simondon é mais do que um filósofo da técnica. Na A Individuação à Luz 

das Noções de Forma e Informação – ILFI (2020) – Simondon reflete sobre as grandes 

dificuldades de pensar a filosofia a partir de certas categorias tradicionais que vão desde a 

ontologia até a própria política (BARDIN, 2015). O ponto de partida é a individuação, mas os 

destinos são variados: uma ontologia relacional, uma crítica à cibernética, uma teoria da 

informação e da comunicação e um arcabouço conceitual capaz de abordar qualquer tema 

filosófico a partir da fluidez do devir. Nesse contexto, articular a relação arte e técnica 

significa fazer um percurso nas obras de Simondon para extrair dele a forma em que tais 

termos se determinam – isto é, como eles se individuam – uma vez que a máxima do filósofo 

é “conhecer o indivíduo pela individuação muito mais do que a individuação a partir do 

indivíduo” (ILFI, p. 16). Isto significa concretamente que arte e técnica são termos que devem 

ser conhecidos a partir dos seus processos de individuação mais do que a partir de dois 

indivíduos já consolidados (arte por um lado e técnica, por outro). Neste texto será 

apresentado o pensamento de Simondon em relação à arte e a técnica para, a partir dele, tecer 

algumas implicações sobre a produção cultural da humanidade.

A Individuação

Simondon inaugura sua reflexão com a crítica ao sistema hilemórfico (forma-matéria) 

por este explicar os seres a partir de dois indivíduos já constituídos, cuja constituição, por sua 

vez, não é explicada. Por isso para ele são relevantes os processos de constituição dos 

indivíduos, pois na medida em que se conhece o processo que leva a um indivíduo ser o que 

ele é, se compreende melhor a natureza das suas relações com os outros seres. A importância 

desta premissa tem um alcance significativo quando se quer compreender a relação entre arte 

e técnica.2

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


SIMONDON, ARTE E TÉCNICA

JOSÉ ARAVENA REYES
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

A teoria da individuação é formulada mediante o paradigmático exemplo da 

cristalização, processo fundamental na constituição da matéria. A intenção do autor é mostrar 

que a individuação do cristal surge de uma situação particular, com condições específicas que 

favorecem a sua constituição e que, portanto, são anteriores a este. Como não faz muito 

sentido falar do cristal para explicar como o ser e o não-ser (o meio não individuado) 

aparecem, Simondon procura pela condição em que se consolida essa diferenciação que opera 

de forma contínua dando origem à constituição e crescimento do cristal. O filósofo identifica 

uma região – que não é nem cristal nem ambiente externo – na qual concretamente está 

acontecendo a cristalização, de forma contínua, enquanto existam condições para sua 

individuação. Somente após as operações individuantes nessa região que se pode falar do 

indivíduo cristal. Sem embargo, para se referir ao cristal como indivíduo, será necessário 

entendê-lo a partir de uma condição específica de estabilidade, como se fosse uma fase dentro 

do seu constante processo de individuação.

Esta perspectiva da individuação permite elaborar o entendimento dos indivíduos 

mediante uma condição de estabilidade dentro do processo contínuo de transformação – a 

individuação; um fluxo constante de operações individuantes pelos quais os indivíduos e o 

meio onde residem se constituem. Para que exista individuação é necessário que existam dois 

regimes heterogêneos que, uma vez em contato, produzem um campo problematizante em 

função das tensões que aparecem pelas diferenças de potencial presente neles. Sobre essa 

condição, dita metaestável, se deflagra um processo de compatibilização que informa e 

estrutura o indivíduo (no caso anterior, o cristal) mediante uma operação transdutiva que 

informa e estrutura o indivíduo a partir do processo individuante que extrai realidade de um 

campo rico em potencial energético. Nesse processo, tanto a informação que chega quanto as 

condições energéticas que existem previamente se relacionam, e nessa relação se constitui o 

indivíduo e seu meio como resolução do estado de tensões original.

A descrição que Simondon nos oferece sobre a ontogênese do cristal é muito precisa e 

serve de paradigma para compreender a individuação de todos os seres. Por isso, ainda que no 

A Individuação... esta seja tratada mediante categorias como a individuação física, dos seres 

vivos, psíquica e coletiva, o importante é que todas elas respondem a um processo de 

individuação, o que implica que tais categorizações são realizadas só a posteriori, quando os 

2 Isto se dá em função de dois motivos: primeiro por causa do próprio postulado da teoria a individuação, mas 
também porque nas suas obras, Simondon caracteriza aquilo que chama de pensamento técnico e de pensamento 
estético.

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


SIMONDON, ARTE E TÉCNICA

JOSÉ ARAVENA REYES
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

indivíduos estão constituídos; disso decorre que a separação entre seres físicos, biológicos, 

psíquicos e sociais por critérios morfológicos pode ser contestada e, portanto, o objeto técnico 

e o objeto da arte também podem ser compreendidos na continuidade do ser como devir; mais 

do que categorias espacializadas, o que caracteriza os seres e suas relações – físicos, 

biológicos, psíquicos, coletivos e técnicos – é a dinâmica dos seus processos individuantes. 

Desta perspectiva, em termos gerais, a individuação é o resultado da resolução de um campo 

problemático, preindividual, metaestável e rico em tensões com potencial de individuação. A 

resolução como tal, faz que o indivíduo se desfase, isto é, que surja como resolução das 

tensões do campo problemático e devenha indivíduo mediante uma operação transdutiva que 

o informa e estrutura ao mesmo tempo. Simondon escreve:

A oposição do ser e o devir só pode ser válida no interior de uma doutrina que supõe 
que o próprio modelo do ser é a substância. Mas também é possível supor que o 
devir é uma dimensão do ser, que corresponde a uma capacidade do ser de se defasar 
relativamente a si mesmo, de se resolver enquanto se desfasa; o ser pré-individual é 
o ser no qual não existe fase; o ser em cujo seio se completa uma individuação é 
aquele em que, ao ser repartido em fases, aparece uma resolução – isso é o devir; o 
devir não é um quadro no qual o ser existe; ele é dimensão do ser, modo de 
resolução de uma incompatibilidade inicial rica em potenciais [...] A individuação 
corresponde ao aparecimento de fases no ser, as fases do ser. (ILFI, 2020, p. 16-17, 
ênfase original)

Na medida em que o ser devém uma multiplicidade de indivíduos, suas diferenças se 

estabelecem pelas características dos seus particulares modos de individuação e não por 

categorizações morfológicas feitas a posteriori à individuação, de modo que os seres físicos 

devem ser diferenciados dos seres vivos ou dos seres técnicos por seus processos de 

individuação e não por uma morfologia específica. No A Individuação... mediante o 

paradigmático caso da cristalização, Simondon explica o modo de individuação dos seres 

físicos; dos seres biológicos – entendidos como seres que, por sua condição orgânica, 

efetivam concomitantemente vários processos de individuação formando o que ele chama de 

“teatro de individuação” (ILFI 2020, p. 21); dos seres psíquicos (na qual sensações e 

percepções são processos de resolução de conflitos entre o ser vivo e seu meio); dos seres 

coletivos – que são chamados de seres transindividuais, resultantes de um processo de 

individuação que cria a estrutura de uma nova realidade entre indivíduos individualizados; e 

dos seres técnicos – que tomam a forma de objetos técnicos.

O corolário dessa forma de compreender os seres leva a traçar uma rota diferente para 

os objetos da técnica e da arte uma vez que, como ambos são objetos da cultura, suas 

diferenças se encontram nos seus respectivos processos de individuação

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


SIMONDON, ARTE E TÉCNICA

JOSÉ ARAVENA REYES
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

A Gênese da Tecnicidade

No Modo de Existência...  (MEOT, p. 233), Simondon propõe explicar a técnica a 

partir de um processo de individuação que vai além do aparecimento e das repercussões do 

objeto técnico operando no mundo, o que se traduz na busca pela tecnicidade como gênese 

generalizada das relações do sistema homem-mundo, sejam estas mediadas por objetos ou 

não. Para tal, retoma os postulados da individuação para mostrar que o sistema homem-

mundo não é estável, pois sendo maior que o processo evolutivo de uma espécie natural, 

como sistema se transforma sem alcançar uma estabilidade finalística, pois é similar ao 

processo de individuação no qual, dentro de uma unidade sobressaturada, aparecem fases do 

ser mediante a resolução dos conflitos internos. Como ao extrair realidade dessa unidade o 

indivíduo no esgota todo o potencial individuante, o potencial remanescente permanece e está 

disponível para novas individuações. Assim, para o filósofo, o caráter potencial da unidade 

sistémica que formam homem e mundo possui realidade e, o devir seria “a operação de um 

sistema que, em sua realidade, possui potenciais”, portanto, “o devir é a série de acesso das 

estruturações de um sistema, ou as individuações sucessivas de um sistema” (MEOT, p. 235).

As implicações que traz a leitura de Simondon sobre a forma que toma o sistema 

homem-mundo faz com que a gênese da técnica seja compreendida através da tecnicidade 

como dimensão do devir, mas mediante uma operação mais amplificante do que estabilizante, 

pois depois que a tecnicidade opera, as novas configurações do sistema expandem seu poder 

evolutivo e deixam sem muito fundamento a ideia de uma finalidade superior do devir. Nesse 

sentido, a tecnicidade não se explica pelo objeto técnico, pois este é resultado de 

desdobramentos de diferentes modos de pensamento que têm sua explicação última na forma 

de resolução de um particular estado da relação do homem com o mundo, quer dizer, em uma 

unidade ou fase primitiva da sua gênese e suas relações: aquilo que recebe o nome de 

Unidade Mágica Primitiva.

Esta unidade é uma na qual ainda não existe nenhuma separação do homem e o 

mundo; é anterior a ambos no sentido que dela, tanto o homem quanto o mundo extraem 

energia para se desfasar como duas realidades separadas. Embora mágico, existe nele 

potencial em tensão e, portanto, potencial individuante. Sua reticulação inicial provê a 

condição mínima perante a qual essa unidade não se estabelece como um plano 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


SIMONDON, ARTE E TÉCNICA

JOSÉ ARAVENA REYES
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

indiferenciado, senão como um sistema com regimes de potencial heterogêneos que entram 

em conflito e que – para um ser com capacidades psíquicas – oferecem lugares com poder de 

individuação. Simondon usa os termos figura e fundo para se referir ao processo que constitui 

e diferencia esses lugares:

A tecnicidade aparece como estrutura que resolve uma incompatibilidade: ela 
especializa as funções figurais, enquanto as religiões especializam as funções de 
fundo. O universo mágico original, rico em potenciais, estrutura-se ao se desdobrar. 
A tecnicidade aparece como um dos dois aspectos de uma solução para os problemas 
da relação do homem com o mundo. O outro aspecto, simultâneo e correlato, é a 
instituição das religiões. (MEOT, 237)

Assim se explica o fundamento do processo de aparecimento das fases ou condições 

estáveis dos seres: a realidade técnica (a tecnicidade) aparece ao mesmo tempo que a 

realidade religiosa, ambas produto de um processo ontogenético de desfasamento da 

chamada unidade mágica primitiva, onde não existem nem sujeitos nem objetos.  A realidade 

técnica é associada às figuras enquanto a religiosa ao fundo. Figuras surgem das tensões 

provocadas pela intensidade informativa do meio em contato transdutivo com um indivíduo 

individualizado com estrutura psíquica. Não há figura no meio nem forma a priori para o 

indivíduo. A percepção é construtiva, cria a figura ao resolver as tensões entre o indivíduo e 

um meio rico em energia com potencial individuante. A figura enquanto tal passa a carregar 

uma realidade própria e outra religiosa que a une ao fundo do qual se desprendeu. Como 

formas de mediação, a primeira se objetiva no objeto técnico, a segunda se subjetiva como 

modo universalizante. Como fases da operação individuante que ocorre no sistema homem-

mundo não possuem realidade absoluta, senão realidades relativas. No meio da relação do 

homem com o mundo são relativas a esses e a outras realidades que surgem delas ou da 

unidade mágica primitiva, uma vez que esta última sempre possui potencial individuante de 

novas realidades.

Quando uma figura adensa sua realidade ao ponto de se desprender do seu fundo e 

passa a flutuar sobre o mundo, ela tem o poder entrar em relação compatibilizante com outros 

lugares (re)criando o fundo do qual surgiu, mas, a figura como tal, separada do fundo, não é 

capaz por si só de realizar nenhuma operação técnica no mundo, mesmo quando nasce de uma 

operação técnica que lhe dá origem: ela possui tecnicidade, mas não tem operacionalidade 

técnica. Como realidade entre o homem e o mundo, mas ao mesmo tempo diferente destes, 

passa a estar disponível para novos processos de mediação, isto é, de operar tecnicamente 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


SIMONDON, ARTE E TÉCNICA

JOSÉ ARAVENA REYES
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

pelos esquematismos da sua estrutura em um fundo que não é a sua origem, senão um fundo 

abstrato. Simondon escreve:

A disponibilidade da coisa técnica consiste em estar livre da escravidão do fundo do 
mundo [...] O objeto técnico distingue-se do ser natural por não fazer parte do 
mundo. Intervém como mediador entre o homem e o mundo [...] Há três tipos de 
realidade: o mundo, o sujeito e o objeto, intermediário entre o mundo e o sujeito, e 
cuja primeira forma é a do objeto técnico (MEOT, p. 256).

Assim, na medida em que uma figura que flutua no mundo sem estabelecer relações 

com vaga sem operar efetivamente, sob alguma condição de compatibilidade encontra seu 

fundo (seu meio associado), nesse momento devêm individuo técnico.

Pensamento Estético

O desfasamento inicial que opera na unidade mágica primitiva dá origem à realidade 

técnica e a realidade religiosa; no pensamento, da origem ao pensamento técnico e ao 

pensamento religioso. O primeiro destaca as caraterísticas figurais enquanto o segundo as 

características de fundo. O centro de equilibro entre ambas as realidades é a unidade mágica 

primitiva. Porém, a realidade do objeto técnico, como mediadora da relação do homem e o 

mundo, não é realidade absoluta, pois passa a configurar um novo sistema de relações 

homem-mundo, flutuando sobre um fundo abstrato para o qual converge e assim formar uma 

nova realidade, digamos um novo centro ativo com potencial individuante. Esta convergência 

não se dá na unidade mágica primitiva, senão que se estabelece como uma segunda camada, 

análoga à anterior, porém sem possibilidade de recriá-la nem de produzir um novo 

desdobramento de técnica e religião. O que une aquilo que foi separado da unidade mágica 

primitiva é um tipo de pensamento que devolve ao conjunto sujeito-objeto-mundo sua 

configuração de totalidade de sistema: o pensamento estético.

O pensamento estético visa a totalidade, mas não através do objeto técnico, senão 

mediante um esforço de pensamento de um ser com a capacidade de experimentar a 

impressão estética, o qual devolve a continuidade universalizante ao objeto e não o contrário 

“assim como a linguagem alimenta a capacidade de pensar, sem, no entanto, ser pensamento” 

(MEOT, p. 268). De certa forma, o pensamento estético responde a uma condição que permite 

que os atos de pensamento de um domínio evoquem pensamento de outro domínio; Simondon 

descreve o caráter estético de um ato ou de uma coisa como função de totalidade, se bem 

condicionada pela cultura que estreita as suas possibilidades, é o pensamento estético o que 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


SIMONDON, ARTE E TÉCNICA

JOSÉ ARAVENA REYES
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

une a realidade técnica e religiosa desdobrada da unidade mágica em uma nova e análoga 

unidade totalizante. Esta unidade é um mundo:

[...] que é simultaneamente técnico e religioso. É técnico por ser construído, em vez 
de natural, e pode usar o poder de aplicação dos objetos técnicos ao mundo natural 
para criar o mundo da arte. É religioso no sentido de que esse mundo incorpora as 
forças, as qualidades e as características de fundo que as técnicas deixam de lado 
[...] o pensamento estético [...] limita-se a concretizar as qualidades de fundo por 
meio de estruturas técnicas. Cria-se assim a realidade estética, nova mediação entre 
homem e mundo, mundo intermediário entre homem e mundo (MEOT, p. 271-72)

A realidade estética não pode ser pensada como a realidade técnica de um objeto nem 

como realidade religiosa de um sujeito, pois não está separada de nenhuma das duas. Se há 

uma ‘beleza’ nas coisas ou nos modos das coisas e seres é porque a atividade do pensamento 

estético as organiza como pontos singulares de um lugar específico do mundo: “a estatua 

colocada diante de um templo é aquela que faz sentido para um grupo social definido”; ocupa 

um ponto singular que usa e reforça, mas não o cria porque não é um objeto separado do 

mundo. O que define o objeto estético é sua inserção, a qual se dá pela sua adequação às 

exigências do lugar onde se encontra e também pela projeção que provoca fazendo surgir um 

universo que conserva a estrutura do mundo mágico. Por tal motivo uma ferramenta ou um 

objeto técnico funcional como um mictório pode se transformar em obra de arte; não por sua 

objetividade técnica ou por sua subjetividade religiosa, senão pela realidade que o 

universaliza dentro do mundo que é maior que a obra e que se experimenta só através dela.

Nesse sentido, o objeto estético sempre compõe um mundo. Capta analogicamente os 

seres no seu nível de unidade, e os capta nas suas singularidades sem destruir a multiplicidade 

que representam; o pensamento estético:

apreende os seres individuados e o mundo como uma rede de seres em relação de 
analogia. [...] ele é o que mantem a unidade do devir do pensamento que se desdobra 
em técnicas e religiões, pois continua a captar o ser em sua unidade enquanto o 
pensamento técnico toma o ser abaixo do nível a sua unidade, e o pensamento 
religioso acima deste. (MEOT, p. 282-83).

A obra de arte não é completa e absoluta, ela remete a uma completitude que deveria 

estar presente no mundo. A obra de arte não é bela em si mesma; é o encontro que provoca o 

que possui o caráter estético. O caráter estético não se encontra nela, senão na realidade 

estética que através dela é possível experimentar; como objeto, espera por um sujeito – 

situado em um contexto social específico – que o coloque em direção da realidade estética 

universalizante. Nesse sentido, os objetos estéticos promovem um compartilhamento dos 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


SIMONDON, ARTE E TÉCNICA

JOSÉ ARAVENA REYES
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

mundos que cada um deles separadamente alcançam e, mediante o juízo estético, de caráter 

social, forma a base do comum de tradições e valores, a qual se forma em um processo ad 

infinitum de um devir constante em busca da unidade através da superação do ser particular: a 

arte é transdutiva no sentido de que permite passar de um domínio a outro por uma intenção 

de unificar, de dar continuidade àquilo que foi fragmentado no desdobramento da unidade 

mágica:

 A arte é uma reação profunda contra a perda de significação e de vínculo com o 
conjunto do ser em seu destino. [...] A arte não eterniza, mas torna algo transdutivo, 
dando à realidade localizada e acabada o poder de passar para outros lugares e 
outros momentos. [...] transpõe limites ontológico (MEOT, p. 295-96).

Arte e Técnica

Como se pode observar, para Simondon arte tem uma conotação ativa, digamos 

envolve um fazer, e, nesse sentido, tem um sujeito (o artista) que faz a mediação entre a 

estrutura-operação do objeto técnico e o mundo ao qual se tem acesso. É transdutiva nesses 

termos: informa e estrutura.

A experiência com o objeto técnico é individuante e individualizante no caso dos seres 

vivos que, como tais, participam de um universo social uma vez que a experiência estética é 

ao mesmo tempo individual e coletiva. O artista deve produzir uma obra – que para Simondon 

é necessariamente técnica. Uma obra possui uma dimensão técnica no sentido de que uma 

operação transdutiva de um ser com atividade psíquica provoca uma individuação técnica que, 

por adensamento, obtém realidade técnica, a qual se objetiva como objeto, o objeto técnico. 

Simondon não se refere ao uso de habilidades para descrever individuação do objeto técnico, 

senão ao uso da tecnicidade dos elementos, objetos e conjuntos técnicos, todos os quais 

representam uma forma transdutiva que tem como operação genética a estruturação de figuras 

e fundos.

Sem embargo, a atividade psíquica da percepção não opera passivamente estruturando 

psiquicamente elementos que existem a priori da experiência perceptiva; Simondon entende a 

percepção como capacidade ativa, produtiva, condição que nos leva a pensar que o artista, 

entre outras coisas, cria (ou inventa) o objeto técnico na perspectiva ontogenética, isto é, 

considerando que o objeto no seu devir, deve operar a passagem para os outros lugares que 

abre como fundo religioso. Se a arte tem um processo criativo ou inventivo, o processo de 

criação como tal também é individuante e pode ser explicada pela teoria da individuação.

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


SIMONDON, ARTE E TÉCNICA

JOSÉ ARAVENA REYES
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

A individuação do próprio processo inventivo foi descrita na obra de Simondon 

intitulada Imaginación e Invención – IeI (2013).

Em primeiro lugar, devemos retomar a ideia de que aquilo que se inventa não é aquilo que 

preexiste nem aquilo surge do nada absoluto; o invento emerge e se converte gradualmente de 

a ideia de... ao próprio objeto técnico. Simondon descreve a invenção como um processo de 

caráter imaginativo que leva o inventor a ter e desenvolver a imagem do invento. Ele 

considera a imagem como um recurso perceptivo que configura psiquicamente a ação humana 

segundo níveis e efeitos. Por exemplo, há formas de imagem que sinalizam alertas de vida ou 

morte (perigos de predadores, objetos de caça) e que são entendidos como imagens inatas – a 

priori, de ordem instintiva – que antecipam estados futuros (a morte ou a fome, por exemplo), 

porém, estas imagens não são conscientes. Por outro lado, uma imagem que se estabiliza, 

oferece condições de reconhecimento de situações que, dependendo da complexidade do 

sistema nervoso, produzem atividade psíquica em diversos níveis: reconhecimento, cognição, 

sentimentos etc. Esse tipo de atividade psíquica promove ações a posteriori da aparição da 

imagem. Se uma imagem possui uma realidade mais densa, na qual se organizam um conjunto 

de sensações e de ideias é considerada operando no nível simbólico, isto é, como uma 

referência a outra realidade diferente daquela na qual o sujeito é afetado, ao ponto de esse tipo 

de imagens estar presente em objetos (psíquicos ou materiais) que são categorizados como 

lembranças, em um sentido mais amplo que o da memorização, pois remete a um processo de 

organização psíquica mais amplo que fazer reaparecer uma experiência do passado para a 

consciência, pois de certa forma, esse processo faz aparecer como lembrança algo que permite 

organizar a ação no presente. Por esse motivo talvez não surpreenda que existam imagens que 

relevam estados futuros que não foram experimentados e formam a noção de imagem 

inventiva. Por isso para Simondon, a invenção é uma fase do devir da imagem; uma espécie 

de etapa final do ciclo evolutivo da imagem mental, produzida pela imaginação. Como a 

imagem não é uma representação visual do mundo que reside passivamente na consciência, 

ela é um complexo, uma realidade intermediaria entre objeto e sujeito, entre concreto e 

abstrato, entre passado e porvir, na qual esses polos são dinamizados por forças motrizes, 

cognitivas e afetivas, externas e internas que a tornam algo assim como um semi-objeto, 

materializado como uma imagem-objeto que prefigura um porvir próximo ou distante na 

forma de um novo modo de realidade. Há um devir da imagem, que avança por fases que vão 

desde o estágio sensório-motor até alcançar a antecipação produtora de realidade individual e 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


SIMONDON, ARTE E TÉCNICA

JOSÉ ARAVENA REYES
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

coletiva: uma força proativa que articula o sentido e a experiência na produção de realidade 

imagética.

A invenção pode então ser entendida como um câmbio de organização do sistema de 

imagens adultas, produzido por um câmbio de nível de um estado de imagens para outro novo 

estado de imagens livres que permite o recomeço do ciclo inventivo; se eleva o nível de 

realidade em um processo que tem origem na antecipação rica em estímulos pré-perceptivos e 

cognitivos, se fixa como imagem-lembrança e símbolos que orientam a experiência, os quais, 

quando saturados, isto é, quando a experiência não pode mais acolher o novo que ela 

experimenta, faz o sujeito modificar a sua própria estrutura para organizações mais potentes, 

capazes de resolver as incompatibilidades experimentadas.

Porém, isto não significa que a invenção artística opera em qualquer condição; De 

fato, Simondon reconhece funções de ordem cultural que não são livres de condições e efeitos 

materiais e socioculturais futuros:

Todo inventor em matéria de arte é em certa medida futurista [...] o criador é 
sensível ao virtual, àquilo que exige, desde o fundo dos tempos e na humildade 
estreitamente situada do lugar, as rédeas do porvir e a amplitude do mundo como 
lugar de manifestação; [...] é aquele em quem a gênese das imagens revela o desejo 
de existir dos seres – de existir, ou mais bem, de existir uma segunda vez em um 
universo significativo no qual cada realidade local comunica com o universal e em 
que cada instante, no lugar de ser sepultado no passado, é a origem de um eco que se 
multiplica e se matiza diversificando-se. (IeI, 204-05, tradução nossa)

Como se pode observar, as semelhanças entre o processo de invenção do objeto 

técnico e objeto da arte são similares, sendo que no caso da arte o resultado é um mundo que 

se abre até como uma segunda experiência existencial, destacando o viés de fundo religioso 

que predomina nesse tipo de objetos. Agora necessariamente devemos considerar que aquilo 

que se estabelece como futuro ou eco de um objeto-momento-lugar possui conotações 

subjetivas e objetivas. Para que um objeto seja socialmente considerado uma obra de arte, é 

necessário que essa condição seja estabelecida de forma transindividual.

A Relação do Homem com a Arte e Técnica

Analisar a relação do homem com a arte de forma similar à relação do homem com o 

objeto técnico implica considerar o poder regulador do objeto técnico na cultura (a máquina 

“tem um papel abaixo da individualidade técnica e outro acima dela: como servente e 

regulador” (MEOT, p. 135)).

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


SIMONDON, ARTE E TÉCNICA

JOSÉ ARAVENA REYES
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

Simondon defende fortemente uma reforma na cultura para incorporar o objeto técnico 

e “devolver à cultura atual o verdadeiro poder regulador que ela perdeu” (MEOT, p. 49). 

Porém, isso não diz respeito somente à máquina como forma de individuação técnica, pois o 

objeto técnico e o objeto da arte se diferenciam em relação ao polo da mediação na qual 

participam. O objeto técnico – mediação do homem com o mundo – tendendo ao polo das 

figuras e, o objeto de arte – acesso ao universal abstrato – tendendo ao polo do fundo. O 

objeto da arte também é chamado a devolver o poder regulador da cultura por esta simbiose 

com objeto técnico.

Como a experiência estética é situada, isto é, ela tem realidade relacional e não existe 

como unidade autônoma fora do contexto geográfico e temporal no qual se insere, Simondon 

faz uma primeira diferenciação entre o que ele chama objetos de arte e objetos de arte 

institucional:

A obra de arte que faz parte de uma civilização usa a impressão estética e [...] 
satisfaz a tendência do homem a buscar, quando exerce certo tipo de pensamento, o 
complemento em relação à totalidade.

[...]

Quando a arte institucional se converte em esteticismo, ou seja, quando oferece e 
substitui uma satisfação real e derradeira, considerada como experiência vital, ela se 
transforma numa tela que impede o aparecimento da verdadeira impressão estética 
(MEOT, p. 268 e 290).

Nas afirmações anteriores se torna evidente que para Simondon há uma categorização 

do objeto de arte que está vinculada a demandas específicas de grupos sociais que não 

sustenta necessariamente o potencial daquilo que considera fundamental da experiência 

estética: a passagem para os outros mundos; e isto pode estar associado ao que ele considera 

próprio da configuração social, a individuação que se experimenta socialmente: a 

transindividuação.

A individuação física é diferente da biológica, e esta, da psíquica e da coletiva. Suas 

diferenças não são produto de ontologias incompatíveis, senão das diferentes dinâmicas que 

tomam seus processos de individuação. Na individuação física a estruturação do indivíduo 

acontece na sua fronteira, no seu limite; o interior estruturado se transforma em passado 

absoluto enquanto o meio energético externo é o futuro absoluto. Na individuação biológica, 

os altos níveis de organização que se observam nos seres viventes correspondem a uma 

integração de elementos já formados, já individuados (órgãos). O ser vivente possui um 

potencial energético externo, mas também, outro de ordem interno em função de que os 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


SIMONDON, ARTE E TÉCNICA

JOSÉ ARAVENA REYES
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

elementos que o compõem são também estruturados e possuem como seu exterior as regiões 

interiores do ser vivente; não existe um encadeamento funcional que torne um elemento causa 

exclusiva de outro; ao contrário, existem com os outros. A transdução do ser vivente é 

indireta e hierarquizada. Ela é diferida por cada elemento interno do ser vivo e hierarquizada 

nas camadas que o compõem. As constantes trocas de energia do indivíduo biológico com o 

meio externo são correlatas com as constantes reorganizações estruturais internas dos 

indivíduos que o compõem. Por isso Simondon diz que nos seres viventes, mas do que uma 

individuação existe um teatro de individuações: o ser biológico é palco das individuações que 

intervêm nele para manter o equilíbrio entre interior e exterior. Quando o ser biológico é 

pensado composto hierarquicamente de subindivíduos, as diferencias de potencial interno 

estabelecem uma problemática interna. Daí decorre que o indivíduo biológico deve resolver 

esse estado interno de tensões e a consequente resolução desse estado de tensões é 

individualizante porque particulariza a condição do indivíduo. Assim, se introduz uma 

dimensão que caracteriza os seres vivos: eles possuem uma condição psíquica que permite 

que se individuem continuamente ao colocar no mesmo solo o potencial externo e o interno, 

mediante funções que permitem a constante adaptação inventiva do ser vivo, isto é, 

individuação do interior em conjunto com o exterior, porque ambos participam diretamente na 

constituição do ser no seu ambiente. Se por um lado o meio externo é percebido, ele só faz 

sentido na dimensão vital do ser vivo, quer dizer, no lugar em que se desenvolve e resolve os 

problemas das suas disparidades internas visando seu agir no mundo externo. De fato, o 

universo externo só existe e faz sentido se o indivíduo vivo se insere nesse devir externo 

compatibilizando seu devir vital próprio. 

Ao colocar a individuação psíquica nesses termos, sutilmente, Simondon contesta 

noções que, por um lado, atribuem o psíquico humano a uma condição puramente originada 

na consciência – como a psicologia – e, por outro, às que a atribuem a uma condição 

puramente originada no ambiente –como a sociologia –. Esta sutileza agrega mais um 

elemento na continua teia da individuação do vivente, pois na sua condição transdutiva a 

individuação psíquica estabelece uma continuidade entre indivíduo e coletivo que permite 

considerar que a individuação psíquica é uma etapa da individuação coletiva. Simondon eleva 

a individuação dos seres humanos a um terceiro nível: o social.

Para Simondon, a significação é espaço-temporal: possui um sentido em relação à 

estrutura e outro, em relação ao devir. De fato, existe indivíduo se existe significação, pois é 

nele e por ele onde estruturas e operações aparecem. A operação psíquica é a descoberta das 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


SIMONDON, ARTE E TÉCNICA

JOSÉ ARAVENA REYES
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

significações em um conjunto de sinais de informação que implicam o prolongamento da 

individuação relativa a objetos do mundo exterior e a ele mesmo. Possui força resolutiva para 

o exterior, mas também para o interior que se estrutura e acrescenta a inteligibilidade da sua 

relação com o mundo. Nesse sentido o mundo não é estável porque existam a priori que 

informam ao sensível, senão uma verdadeira transdução onde os indivíduos se individualizam 

enquanto mantêm relações entre eles em função de que possuem processos de individuação 

comuns.

A individuação psíquica parece mais uma individualização porque a passagem para 

um nível superior requer como ponto de partida um ser vivo já individuado. Pensamento e 

vida são funções complementares, não se encontram em dois lugares incomunicáveis. A 

problemática do ser vivente se resolve em uma individuação que cria dois domínios: um 

psíquico (pensamento) e outro somático (corpo) e ambos implicam na existência de um 

campo solidário não individualizado dentro do qual o indivíduo individualizado possui 

esquemas psíquicos e especializações somáticas. Simondon afirma que a individualização do 

ser vivo é sua historicidade real porque é contínua. O indivíduo individualizado é parte do 

coletivo e, portanto, participa de um mundo de sentido, um universo cultural que o impele a 

continuar com sua individualização pelas próprias problemáticas que se planteia com e 

perante esse mundo. Nesse domínio comum, que é também transdutivo, produz suas novas 

estruturas individualizadas ao mesmo tempo em que o mundo é também constantemente 

estruturado durante o acoplamento do conjunto. Para Simondon, a verdadeira relação que se 

produz entre os indivíduos individualizados é transindividual e surge de frente a uma 

experiência de solidão, isto é, de uma orientação para o polo individual que evidencia a 

existência e importância do outro polo, o coletivo. Na evidência de que o indivíduo solitário 

não resolve todas as suas problemáticas de ser vivo, o transindividual orienta o indivíduo para 

o polo coletivo, de modo que a individuação é novamente prolongada transdutivamente para o 

domínio do transindividual; memória e imaginação operam a tarefa transdutiva que é devir do 

ser. No tempo presente, o campo futuro se reticula e o passado se estrutura. A relação do 

indivíduo com a sociedade é tempo vivido, produto de dois regímenes que se comunicam e 

que também estabelecem uma relação entre seu próprio passado e futuro; tanto o indivíduo 

quanto a sociedade se encontram nos seus respectivos tempos presentes, e ao participar dele, o 

indivíduo amplia sua presença para uma dimensão mais complexa que a do indivíduo isolado. 

A dimensão coletiva não acontece entre indivíduos senão como uma relação entre seres 

individualizados através de um processo em que cada ser individualizado deve atravessar uma 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


SIMONDON, ARTE E TÉCNICA

JOSÉ ARAVENA REYES
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

estrutura reticular inicial para ter acesso à condição de participação no grupo. Existe uma 

troca de estruturas e operações que funda a relação: os indivíduos individualizados se 

individuam simultaneamente nas relações sociais que estabelecem.

O ser humano, ainda que seja considerando o alto grau de autonomia e independência 

funcional que possui, parece estar incompleto, inacabado. Parece necessitar uma segunda 

gênese; uma que o eleve à dimensão espiritual: uma condição menos estável e permanente 

que a que possui como indivíduo puro. É nesse domínio que o campo pré-individual que ainda 

acompanha o indivíduo individualizado o torna ser social. Esse domínio não lhe pertence e 

não pertence a nenhum outro indivíduo; é como um exterior íntimo, mas não propriamente 

interno. É na própria operação transindividual que o indivíduo individualizado se encontra 

unido aos outros indivíduos individualizados, com os quais forma um campo de energia 

potencial metaestável, campo este no qual todos experimentam uma sorte de estruturação e 

organização funcional que resolve as tensões existentes, dando origem – por ressonância ou 

coincidência nas significações que resultam dos seus intercâmbios de informação – ao social.

Como ser mais amplo, o ser social individuado na operação transdutora do 

transindividual não é gênese só do indivíduo, senão gênese dele e do coletivo que o une, pois, 

sempre existe aquilo que não se individua, resultando no teatro de individuação contínua que 

acompanha o ser vivo, mas desta vez, como membro do grupo. O psicossocial é o 

transindividual na figura de carga de energia para futuras individuações; reserva imanente de 

ser que se atualiza em uma terceira individuação: o coletivo, onde se encontram os processos 

transdutivos de vários indivíduos individualizados em torno das descobertas das significações 

comuns.

Para o indivíduo, a informação transdutiva se transforma em significação no seio do 

coletivo; ela existe no meio do transindividual e representa uma relação entre os seres e não 

uma pura expressão de algum ou de vários deles; a significação não lhe pertence só ao 

indivíduo porque é a partir dela que esse indivíduo sai de si mesmo, se transborda e descobre 

as significações nas quais, coletivo e indivíduo, entram em ressonância, em acordo, resultando 

na possibilidade de se desenvolverem de forma conjunta. Simondon faz uma interessante 

síntese deste momento ao considerar que o transindividual é uma fase do ser, precedida por 

uma de primeira ordem – pré-individual – da qual segue outra de segunda ordem – individual 

– para chegar nessa terceira fase, transindividual, todas as quais no seu conjunto designam 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


SIMONDON, ARTE E TÉCNICA

JOSÉ ARAVENA REYES
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

respectivamente, ainda que não completamente, os conceitos de natureza, indivíduo e 

espiritualidade.

De fato, quando se refere à constituição do valor, Simondon diz que deve existir um 

lugar para tornar complementares todas as realidades, isto é, uma forma de ação mediante a 

qual pode haver complementaridade. Elementos orgânicos ou técnicos podem ter valor 

atrelado a eles mesmos (por exemplo, o remédio que cura), porém há um tipo de valor que 

não esta atrelado a nada e permite a relação entre orgânico e técnico. Este é o caso da cultura, 

porque mediante ela se dá início a uma ação que coloca em relação aspectos orgânicos e 

técnicos cujas possibilidades não estão em vista, são possibilidades complementares para 

resolver os problemas existenciais dos seres vivos mediante a criação de um sistema 

simbólico que permite ter reação mutua:

A sistemática que permite pensar simultaneamente os termos do problema, quando 
se trata de um problema moral, só é realmente possível a partir do momento em que 
a solução é descoberta. O sentido do valor é o que deve evitar que nos encontremos 
ante problemas de escolha (ILFI, 513).

Poderíamos dizer que quando o indivíduo se individua socialmente, quer dizer, quando 

se individualiza na transindividuação, o aspecto espiritual, coletivo – que não pertence a 

nenhum indivíduo individualizado, mas que o acompanha como meio – é o lugar onde ocorre 

uma criação coletiva de valor, no sentido da resolução de um tipo de problema existencial, 

que quando dada, quando realizada sua solução, individualiza o individuo nas possibilidades 

abertas por aquilo que não se encontra nem no orgânico puro nem no técnico puro e talvez 

este seja o valor que possui a arte quanto aproxima o figural técnico ao fundo religioso, ou 

seja, quando mediante a experiência estética se conectam ambos os polos.

Considerações Finais

As características em comum do objeto técnico e o objeto da arte podem sinalizar que 

a questão que interroga a arte-tecnologia não se encontra na utilização da tecnologia pela arte, 

pois de certa forma, tal abordagem é atualizar a sempre presente experiência estética em 

função de uma condição contemporânea da técnica. Em outras palavras, se a técnica é um 

traço humano, a arte também desde o momento em que a técnica apareceu e se pode dizer que 

a relação entre ambas sempre existiu e não pode hoje caracterizar nada mais do que a 

expressão contemporânea da experiência estética. Porém, o objeto da arte também tem uma 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


SIMONDON, ARTE E TÉCNICA

JOSÉ ARAVENA REYES
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

condição específica de individuação: a experiência estética é aquela que destaca as funções de 

fundo da técnica, é a criação de uma experiência de totalidade, que se bem pode ser própria de 

um indivíduo individualizado, também pode se elevar ao nível transindividual, primeiro, 

porque na perspectiva de Simondon, a individuação individualizante forma unidade 

ontogenética com a individuação coletiva, e segundo, porque quanto revestida de aspectos 

normativos de valor, o processo que leva a o estabelecimento do valor passa pela solução de 

uma problemática existencial relativa à compatibilização coletiva de problemas técnicos e 

orgânicos dos indivíduos individualizados. Em relação ao objeto da arte, Simondon não 

elabora claramente as formas de individuação, porém, elas também poderiam ser 

estabelecidas em analogia com o objeto técnico.

O processo de evolução da realidade técnica se assemelha a uma linha do tipo dente de 

serra, onde a progressão de elemento, indivíduo e conjunto avança até a queda vertical da 

temporalidade representada pela passagem que condensa um conjunto técnico em um 

elemento técnico, inaugurando um novo ciclo evolutivo que faz o elemento participar de um 

novo indivíduo técnico, e este, de um novo conjunto técnico. 

Na primeira etapa, os elementos técnicos são puras funcionalidades sem objetivo 

maior a não ser o de realizar a operação técnica que é capaz de fazer. Como um órgão sem 

corpo, o elemento existe, sua funcionalidade está bem definida, mas não existe uma relação 

com um exterior real, pois ele ainda existe numa condição abstrata, sem a presença das 

causalidades recíprocas próprias de ser parte integral de um organismo vivo.  Na segunda 

etapa, de indivíduo técnico, os elementos técnicos passam a estabelecer relações de 

causalidades reciprocas estáveis com o meio associado, configurando uma unidade funcional 

produto da consistência interna das interações dos seus elementos. A interação entre este 

indivíduo e seu mundo é estável porque de certa forma o indivíduo é indivíduo para esse 

mundo, nas condições que esse mundo estabelece como fundo abstrato para o lugar 

privilegiado que passa a ter o indivíduo técnico que o associa. No terceiro momento, os 

conjuntos técnicos passam a ser composição de vários indivíduos técnicos, mas à diferença 

destes, nos conjuntos coexistem vários indivíduos técnicos obedecendo a diferentes processos 

de individuação (com diferentes filogêneses). As relações interindividuais no conjunto são 

relações de causalidades recíprocas que implicam em uma estabilidade dos seus 

comportamentos, ou melhor, da organização das suas tecnicidades. Para fechar o ciclo 

evolutivo, Simondon lança mão de um processo que vincula conjuntos técnicos com 

elementos técnicos, pois como parte do processo evolutivo do objeto técnico, existe um 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


SIMONDON, ARTE E TÉCNICA

JOSÉ ARAVENA REYES
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

momento em que os conjuntos cristalizam uma realidade técnica, se adensam e condensam 

uma funcionalidade, fato que permite que prosperem e se reencarnem como realidade 

elementar, isto é, o conjunto se torna elemento que pode estabelecer relações com outros 

elementos, constituindo novos meios associados e por consequência, novos indivíduos 

técnicos.

Daqui se pode desprender que existe uma primeira etapa do objeto de arte que pode ser 

elementar porque caracteriza a função estética: sua ‘esteticidade’, porém somente se torna 

obra quando encontra um fundo com o qual encontra compatibilidade. A individualidade do 

objeto de arte estaria dada pela organização de esteticidades ou de elementos de valor estético 

elementar que, quando colocados no indivíduo, entram em processos de causalidade recíproca 

que formam o caráter individual de um objeto de arte, como a Vênus de Milo no Museu de 

Louvre, na qual se pode experimentar uma série de impressões estéticas a partir de um único 

objeto. O terceiro estágio do objeto de arte seria comparável ao efeito de conjunto entre vários 

objetos de arte, como a Casa Batllo de Antoni Gaudi, na qual diversos objetos de arte 

compõem uma impressão estética mais ampla: a do conjunto. Seguir a linha de raciocínio da 

evolução do objeto técnico na sua fase de ‘dente de serra’ seria algo como transformar a 

própria Casa Batllo em um objeto que, sob certa condição de adensamento, caracterizaria o 

conjunto como elemento, por exemplo, quando traduzida em uma pintura, escultura, um 

chaveiro ou qualquer objeto de arte que possa transmitir a dimensão estética do conjunto.

A perspectiva de Simondon sobre a estética como relação que une realidade técnica e 

realidade religiosa abre uma reflexão muito ampla sobre aquilo que se denomina arte e mais 

ainda em relação daquilo que se denomina arte-tecnologia, pois elimina o juízo de valor que 

nasce sobre a contemplação crítica de um indivíduo acabado (obra de arte ou conjunto 

artístico) para reposicioná-lo a partir dos processos de individuação.

Os estudos sobre estética ou tecno-estética devem, seguindo o pensamento 

simondeano, se guiar por processos de individuação mais do que por indivíduos 

individualizados, pois talvez mediante essa perspectiva se pode encontrar o modo de produção 

da dimensão estética que se encontra posteriormente no objeto e no conjunto de arte acabado 

(individuado) o qual, através da experiencia estética, promove um modo de existência para a 

cultura.

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis


SIMONDON, ARTE E TÉCNICA

JOSÉ ARAVENA REYES
                                                                     
                                                

Poiesis - Revista de Filosofia                           https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis 
           Montes Claros, v. 30, n. 1, 2025                                                                ISSN:  2448-3095

                                                           

Referências

BARDIN, A. Epistemology and Political Philosophy in Gilbert Simondon: Individuation, 
Technics, Social Systems. Série Philosophy of Engineering and Technology, 2015. E-book 
disponível em https://link.springer.com/book/10.1007/978-94-017-9831-0

SIMONDON, G. L´Individuation à la Lumière des Notions de Forme et d´Information, 

Éditions Jérôme Millon, Paris, 2005. Edição brasileira: SIMONDON, G. A Individuação à 

Luz das Noções de Forma e Información. Trad. Luís Aragon e Guilherme Ivo, São Paulo: 

Editora 34, 2020.

SIMONDON, G. Du mode d'existence des objets techniques, Paris, Éditions Flammarion, 

Paris, 1958. Edição brasileira: SIMONDON, G. O Modo de Existência dos Objetos Técnicos. 

Trad. Vera Ribeiro, São Paulo: Editora 34, 2020.

SIMONDON, G. Imagination et Invention. Les Éditions de La Transparence, Paris, 2008. 

Versão em Espanhol: SIMONDON, G. Imaginación e Invención (1965-1966), Trad. Pablo 

Ires, Serie Clases, Buenos Aires: Editorial Cactus, 2013. 

STIEGLER, B. La technique et le temps: La faute d’Épiméthée (Tomo I). Editions 

Galilée, Paris, 1994. Edição em Espanhol: STIEGLER, B. La Técnica y El Tiempo 1, El 

Pecado de Epimeteo. Colección Pensar, Trad. Beatriz Morales, Editorial Hiru, Ondarribia, 

Espanha, 2002. 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis

