
 

  10.46551/emd.v9n16a26   2526-6136 

 

 

1 
Educação Matemática Debate 

v. 9, n. 16, p. 1-16, 2025 
 

 

A produção de farinha de mandioca na Comunidade Quilombola Santa 

Luzia do Maruanum: percorrendo caminhos etnomatemáticos 

Resumo: O processo de produção de farinha se inicia no plantio da 

mandioca e se encerra na torra e comercialização dos produtos. 

Observar esse processo instiga olhar os caminhos etnomatemáticos 

dessa produção para levá-los à sala de aula. Nesse viés, o objetivo é 

analisar a produção de farinha de mandioca no saber/fazer para a 

equidade socioeconômica na Comunidade Quilombola Santa Luzia do 

Maruanum. Com abordagem qualitativa e tipo etnográfico, a pesquisa 

utilizou instrumentos como rodas de conversa, observação participante, 

captação de áudio e vídeo. A narrativa do Sr. José do Carmo foi central 

para as análises, discussões e resultados. Conclui-se que os seres, 

saberes e fazeres tornam viável a contextualização de alguns conceitos 

matemáticos escolares, reforçando identidades e pertencimento local. 

Palavras-chave: Etnomatemática. Produção de Farinha. Narrativa. 

Saberes e Fazeres. 

Cassava flour production in the Quilombola Santa 

Luzia do Maruanum Community: following 

ethnomathematical paths 

Abstract: The process of producing flour begins with the planting of 

cassava and ends with the roasting and sale of the products. Observing 

this process encourages us to look at the ethnomathematical paths of this production and apply 

them to the classroom. In this context, the objective is to analyze the production of cassava flour 

in the knowledge/doing for socioeconomic equity in the Quilombola Santa Luzia do Maruanum 

Community. The qualitative approach and ethnographic research allow the use of instruments 

such as discussion circles, participant observation, and audio and video capture. However, Mr. 

José do Carmo's narrative is the focus of the analyses, discussions, and results. It is concluded 

that the beings, knowledge, and doings make it possible to contextualize some school 

mathematical concepts, reinforcing identities and local belonging. 

Keywords: Ethnomathematics. Flour Production. Narrative. Knowledge and Doings. 

Producción de harina de yuca en la Comunidad Quilombola Santa Luzia do 

Maruanum: siguiendo caminos etnomatemáticos  

Resumen: El proceso de producción de harina inicia con la siembra de la yuca y finaliza con el 

tostado y venta de los productos. Observar ese proceso nos anima a mirar los caminos 

etnomatemáticos de esa producción y llevarlos al aula. En ese contexto, el objetivo es analizar 

la producción de harina de yuca en los conocimientos/prácticas para la equidad socioeconómica 

en la Comunidad Quilombola Santa Luzia do Maruanum. El enfoque cualitativo y etnográfico 

de la investigación permite el uso de instrumentos como círculos de conversación, observación 

participante, captura de audio y video. Sin embargo, la narrativa de José do Carmo se centra en 

el análisis, las discusiones y los resultados. Se concluye que los seres, los saberes y las prácticas 

viabilizan la contextualización de algunos conceptos matemáticos escolares, reforzando 

identidades y pertenencias locales. 

Palabras clave: Etnomatemáticas. Producción de Harina. Narrativo. Conocimiento y Prácticas. 

Sandra Maria Nascimento 

de Mattos 
Secretaria Municipal de Educação do 

Rio de Janeiro 

Rio de Janeiro, RJ — Brasil 

 0000-0003-2622-0506        

 smnmattos@gmail.com         

 

José Roberto Linhares de 

Mattos 
Universidade Federal Fluminense 

Rio de Janeiro, RJ — Brasil 

 0000-0002-4075-6764       

 jrlinhares@gmail.com          

 

 

Recebido • 17/03/2025 

Aceito • 11/05/2025 

Publicado • 21/11/2025 

 

Editora • Rieuse Lopes  
 

DOSSIÊ — HISTÓRIA DA 

MATEMÁTICA E CULTURA 

 

 

 

https://doi.org/10.46551/emd.v9n16a26
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.pt_BR
https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/emd
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2526-6136
https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/emd
https://orcid.org/0000-0003-2622-0506
mailto:smnmattos@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-4075-6764
mailto:jrlinhares@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-2342-3084


  

 

2 
Educação Matemática Debate 

v. 9, n. 16, p. 1-16, 2025 

  

 

1 Introdução1 

O intercâmbio realizado entre Brasil e Portugal sobre conhecimentos ancestrais e 

artesanais desenvolvidos por pequenas comunidades — que, em ambos os países, são 

invisibilizados — possibilita o reconhecimento e validação de todas as particularidades 

específicas na configuração desses saberes e fazeres. Diante disso, destaca-se a importância do 

combate à exclusão dos conhecimentos locais, reforçando a diversidade intelectual. Com esse 

viés, foi desenvolvida a pesquisa, a qual se constitui como parte das ações de um projeto 

iniciado em 2022, resultante da Chamada Universal de 2021 do Conselho Nacional de 

Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq).  

O foco deste projeto recaiu sobre seis comunidades, sendo três brasileiras e três 

portuguesas: comunidade de pequenos agricultores em Matapi/Amapá e outra em Costa da 

Caparica/Portugal; louceiras da comunidade quilombola Santa Luzia do Maruanum/Amapá e 

mulheres rendilheiras de uma comunidade no conselho de Setúbal/Portugal; pescadores 

artesanais de uma comunidade pesqueira em Bragança/Pará e de comunidades piscatórias 

artesanais no Conselho de Almada/Portugal. 

Como o projeto contou com o envolvimento de pesquisadores das regiões Norte e 

Sudeste do Brasil, uma investigadora portuguesa, bem como estudantes de pós-graduação do 

Brasil e de Portugal e dois bolsistas de iniciação científica brasileiros, ressalta-se que apresentou 

abrangência colaborativa interinstitucional no Brasil e caráter de internacionalização com 

Portugal. Destaca-se, ainda, que a execução das ações junto às comunidades enfatizou a 

coconstrução de conhecimentos por meio da partilha experiencial, ancestral e artesanal de 

saberes e fazeres inerentes às comunidades envolvidas. 

A Comunidade Santa Luzia do Maruanum é uma comunidade quilombola na qual um 

grupo de mulheres assume a responsabilidade pela sobrevivência socioeconômica e cultural de 

suas famílias, por meio da produção artesanal de louças de barro.  Diante disso, o objetivo desta 

pesquisa foi analisar a atividade laboral na produção de farinha de mandioca para a 

sustentabilidade no saber/fazer para a equidade socioeconômica na Comunidade Quilombola 

Santa Luzia do Maruanum, adotando como caminho metodológico a abordagem qualitativa do 

tipo etnográfico (André, 2023). 

Uma pesquisa do tipo etnográfico requer diferentes instrumentos, os quais validam os 

resultados alcançados. Portanto, os procedimentos metodológicos adotados partem da 

observação participante, entrevistas, diários de campo para anotações das observações 

realizadas in loco, rodas de conversa, reuniões de esclarecimento, produção de áudio e vídeos, 

desenhos e fotografias, além da consulta a registros anteriormente elaborados por outros 

pesquisadores, quando necessária. 

A produção artesanal da farinha de mandioca envolve diversas estratégias de 

matematização, as quais podem ser integradas à sala de aula como recursos pedagógicos, 

tornando a aprendizagem com mais sentido e significado. Em suma, compreende-se que aliar 

os saberes e fazeres envolvidos na produção de farinha é um caminho para coconstruir 

conhecimentos matemáticos. Essa coconstrução dá visibilidade aos saberes e fazeres ancestrais 

e artesanais, trilhando um percurso contracolonial (Santos, 2015), em defesa das narrativas orais 

centradas nas práticas e vivências coletivas. 

Nessa lógica, os resultados contidos neste trabalho apontam que a produção de farinha 

de mandioca pode ser mobilizada como um recurso pedagógico que, percorrido pela 

Etnomatemática, contempla diversas dimensões, como a educacional e a cognitiva de 

 
1 Este artigo é uma releitura ampliada do trabalho apresentado do IX Seminário Internacional de Pesquisa em Educação 

Matemática (SIPEM) como comunicação oral. 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/emd


  

 

3 
Educação Matemática Debate 

v. 9, n. 16, p. 1-16, 2025 

  

 

D’Ambrosio (2011), e a dimensão afetiva proposta em Mattos (2020).   

2 Um pouco sobre as comunidades participantes do projeto 

A primeira comunidade é composta por pequenos agricultores da Colônia Agrícola do 

Matapi, pertencente ao município de Porto Grande, no estado do Amapá, Brasil. Fundada em 

fevereiro de 1949, apenas cinco colonos haviam fixado residência. No ano seguinte, quase cem 

pessoas moravam na colônia. De acordo com Montoril (2017), os lotes foram divididos 

geometricamente de forma retangular e com a mesma medida. A criação dessa Colônia teve 

como função principal prover a Serra do Navio e a capital Macapá com alimentos como 

legumes, hortaliças e cereais. A atividade econômica se constitui da agricultura familiar e da 

criação de pequenos animais. 

A segunda comunidade no projeto, que trocará conhecimentos com a primeira, é a 

comunidade agrícola de pequenos agricultores na zona rural da Costa da Caparica, Portugal. 

Com um vasto território fértil entre o mar e a Arriba Fóssil, a agricultura de subsistência — 

implantada em pequenas hortas de terrenos dunares, fertilizados durante várias gerações com 

espécies piscícolas de menor valor comercial e nutritivo — forma a base de uma comunidade 

composta por homens e mulheres dedicados a essa prática laboral. Atualmente, existe um 

projeto urbanístico, o Agroparque, situado nas Terras da Costa, uma zona reconhecida por sua 

agricultura e por várias comunidades que lá habitam — Projeto Fronteiras Urbanas. As 

atividades econômicas são a agricultura de subsistência e o comércio distrital. 

A terceira comunidade é composta por mulheres louceiras da Comunidade Quilombola 

Santa Luzia do Maruanum, localizada na zona rural do município de Macapá, no estado do 

Amapá, Brasil, situada nas proximidades do rio Maruanum, um afluente do rio Matapi. Trata-

se de uma região rica em ecossistemas, com rios, lagos e igarapés, além da Floresta Amazônica. 

As atividades econômicas são a agricultura familiar de subsistência e a produção de louças de 

barro, também de origem familiar. 

A quarta comunidade, que compartilhará conhecimentos com a terceira, é formada por 

mulheres rendilheiras de bilros do conselho de Sesimbra, em Portugal. Como Vila, Sesimbra 

abriga muitas artes ligadas à pesca oceânica. Em tempos remotos, as mulheres da Comunidade 

Piscatória de Sesimbra ajudavam na lida da pesca ou trabalhavam como rendilheiras de bilros 

em suas casas. A atividade econômica é a confecção e venda de artefatos de renda. 

A quinta comunidade é composta por pescadores artesanais da Vila dos Pescadores, 

localizada em Ajuruteua, município de Bragança, no estado do Pará, Brasil. Está situada à 

margem esquerda do rio Caeté. A vila contém construções rústicas de madeira, nas quais moram 

os pescadores artesanais da localidade. A principal atração turística é um navio naufragado 

cujos destroços podem ser mais bem observados em épocas de maré baixa. As atividades 

econômicas são a pesca artesanal de variados pescados e a extração de caranguejos, a depender 

da época. 

A sexta comunidade, que dialogará com a quinta, é formada por pescadores localizados 

em comunidades piscatórias artesanais na Costa da Caparica, zona costeira de Portugal. A Costa 

da Caparica foi estabelecida em meados do século XVIII por comunidades piscatórias 

portuguesas originárias de Ílhavo e de Olhão, respectivamente povoados das regiões Norte e 

Sul do país, revelando o multiculturalismo histórico presente nas práticas de pesca artesanal 

dessa cidade. Essas práticas ocupam uma posição significativa no que diz respeito às capturas 

acessórias e, consequentemente, à sua valorização, evidenciando a inseparabilidade entre os 

aspectos culturais e econômicos. A atividade econômica é a pesca artesanal profissional. 

Diante de tamanha pluriversalidade, resultante da confluência entre diferentes 

comunidades, trabalha-se com os saberes e fazeres locais e com a possibilidade de diálogo entre 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/emd


  

 

4 
Educação Matemática Debate 

v. 9, n. 16, p. 1-16, 2025 

  

 

as comunidades, a fim de enriquecer ainda mais a intelectualidade local promovida pelos 

conhecimentos ancestrais, artesanais e experienciais. 

3 Caminhando entre diferentes comunidades e a pluriversalidade do ser, do saber e do 

fazer 

Partindo de diferentes comunidades, contemplam-se seres humanos envolvidos na 

pesquisa, entendidos como manifestações da multiplicidade e da diversidade desses entes. 

Somam-se aqueles e aquelas que fazem do seu conhecimento e de sua intelectualidade sua 

prática laboral, contida em um saber/fazer ancestral, artesanal e experiencial. Segundo Ramose 

(2011, p. 11), “para que essa condição existencial dos entes faça sentido, eles são identificados 

e determinados a partir de particularidades específicas” que caracterizam a pluriversalidade 

original. 

Ao trazer a pluriversalidade como caminho para os seres humanos socioculturalmente 

constituídos e em processo de aprendizagem, entende-se que existem diversas possibilidades, 

relativas às especificidades socioculturais, as quais propiciam coconstruções coletivas, em que 

a aprendizagem transcende os limites formais e institucionais e se configura como recurso 

pedagógico com viabilidade de contextualização dos conhecimentos escolares. Diante disso, 

pontua-se que a pluriversalidade é vista como resistência, pela constatação de que há saber em 

todos os seres, desenvolvido pela experiência humana no mundo, advindo de uma 

ancestralidade. Portanto, atuar na interculturalidade é o caminho para o diálogo, na busca da 

decolonialidade do ser e do saber. Ressalta-se, ainda, que o coletivo é entendido como uma 

parte do todo que constitui cada comunidade. 

Olhando para a decolonialidade do ser e do saber, constata-se que há a colonialidade do 

poder, que é eurocentrada e produzida pelo capitalismo mundial. “Ao lidar com a necessária 

desconstrução dessa hegemonia para a emergência da pluriversalidade, a genealogia decolonial 

prioriza os sujeitos, os conhecimentos e as práticas que foram subjugados e subalternizados no 

bojo do padrão colonial/moderno de poder” (Silva, 2022, p. 95). Desse modo, as regras são 

modificadas para trazer os subjugados a novos lugares de enunciação. Cabe, consequentemente, 

a esses seres desvelar as descobertas e conhecimentos de apropriação intelectual que lhes foram 

invisibilizados e quase apagados. 

Nessas comunidades, existe uma parte comum que pode ser partilhada e partes 

exclusivas que definem lugares, seres, saberes e fazeres. Esse tipo de organização é entendido 

como partilha sensível. Rancière (2009, p. 15) afirma que “essa repartição das partes e dos 

lugares se funda numa partilha de espaços, tempos e tipos de atividades que determina 

propriamente a maneira como um comum se presta à participação e como uns e outros tomam 

parte nessa partilha”. É essa partilha que se busca encontrar nos diálogos que narram vivências, 

lutas e resistências. 

Ao observar comunidades diferentes, nota-se que existem possibilidades comunitárias 

que caminham pela coconstrução de sociedades ecológicas, baseadas na teoria da ecologia 

social (Bookchin, 1982), nas quais é preciso transcender radicalmente o binômio 

natureza/humano, apontando para a totalidade — entendida como mais que a soma das partes. 

Essas sociedades ecológicas são organicamente concebidas como “uma sociedade 

espontaneamente formada, não coercitiva e igualitária — uma sociedade ‘natural’ no sentido 

bem definido de que ela emerge de necessidades humanas inatas de associação, 

interdependência e cuidado” (Bookchin, 1982, p. 5). Portanto, essas sociedades promovem a 

sociabilidade humana e a livre expressão. 

De acordo com Bookchin (1982, p. 23), ao entender holisticamente essas comunidades 

ecológicas, “em termos da sua interdependência mútua, a ecologia social procura desvendar as 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/emd


  

 

5 
Educação Matemática Debate 

v. 9, n. 16, p. 1-16, 2025 

  

 

formas e padrões de inter-relações que dão inteligibilidade a uma comunidade”. Compreende-

se, assim, que a totalidade não se confunde com unidade, mas com a pluralidade articulada à 

história de cada grupo sociocultural. Além disso, o holismo é “o resultado de um esforço 

consciente para discernir como as particularidades de uma comunidade estão organizadas” 

(Bookchin, 1982, p. 23) e como essas particularidades podem auxiliar outras comunidades 

dialogicamente para a coconstrução de outros saberes e fazeres. Dessa maneira, a ecologia 

social trata de uma comunidade humana e natural distinta, constituída por fatores sociais e 

orgânicos que se inter-relacionam para fornecer a base para que a comunidade seja 

ecologicamente equilibrada. 

Apresenta-se, ainda, para o diálogo, o conceito de comunidade de aprendizagem, cujo 

processo cognitivo sai do individual e do independente e passa para o grupal e o social. De 

acordo com Freitas (2010, p. 15), uma comunidade de aprendizagem “é uma organização social 

de pessoas que trabalham em conjunto, partilhando conhecimentos, atitudes e valores, para 

alcançar objectivos mútuos”. Nessa perspectiva, compreende-se que é necessário estabelecer 

um diálogo genuíno, a fim de possibilitar a colaboração entre os seres desses grupos 

socioculturais. Ademais, esse diálogo entre as comunidades é o que Hooks (2022, p. 35) 

denomina como “salas de aula sem fronteiras” — espaços sem limites concretos, nos quais é 

possível criar lugares coconstrutivos de aprendizado mútuo. 

4 Etnomatemática e sustentabilidade no saber/fazer para a equidade social e econômica 

Como se está pesquisando com comunidades que, de algum modo, interferem no 

ambiente, é natural que essas comunidades atentem para processos de proteção do local em que 

atuam e de onde retiram o sustento familiar. D’Ambrosio (2018) manifestava preocupação com 

a preservação da espécie humana e, para isso, segundo o autor, deve-se focar na justiça social 

e na sustentabilidade do planeta. É necessário estar atento às questões climáticas, à perda de 

biodiversidade, aos choques ecológicos que degradam a biosfera, entre outros aspectos. 

Abordam-se, nesta investigação, comunidades ecológicas que, em diálogo de aprendizagens 

mútuas, fazem a diferença em seus espaços de pertencimento. Dessa troca, surgem novos 

conhecimentos sobre como lidar com o ambiente. 

Diante desse importante alerta feito por D’Ambrosio (2018), cabe investigar de que 

maneira esses seres realizam a sustentabilidade em seus locais de origem, assim como 

compreender as formas de matematizar o ambiente desenvolvidas por todas essas comunidades 

sobre as quais se lançam os olhares. 

Ao se pesquisar as maneiras de matematizar o ambiente, tem-se em mente que os 

processos de comunicação ou a linguagem utilizada por essas pessoas não são elaborados de 

forma equivalente à matemática acadêmica. Recorrendo novamente a Hooks (2022), criam-se 

salas de aula sem fronteiras para pensar, de maneira coletiva, a questão do ensino e da 

aprendizagem como catalisadores “que conclame[m] todos os presentes a se engajar cada vez 

mais, a se tornar partes ativas no aprendizado” (Hooks, 2013, p. 22). Trata-se da criação de 

comunidades colaborativas de aprendizagem. 

Essas comunidades colaborativas de aprendizagem desenvolveram um processo próprio 

de linguagem que advém da ancestralidade coconstruída ao longo do tempo. Hooks (2013, p. 

173) afirma que é preciso encontrar seres “que realmente ocupem posições diferentes dentro 

das estruturas e partilhem ideias entre si, mapeando seus terrenos, seus vínculos e suas 

preocupações comuns no que se refere às práticas de ensino”. Assim sendo, os diálogos 

descrevem narrativas que fazem parte da história desses seres humanos. Com esses diálogos — 

narrativas que falam de si, do processo de geração de renda, de ocupação dos espaços enquanto 

locais laborais e de vivências — revela-se como preservam o ambiente envolvente, 

reverberando em uma sustentabilidade local que se presentifica na mistura entre seres, saberes 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/emd


  

 

6 
Educação Matemática Debate 

v. 9, n. 16, p. 1-16, 2025 

  

 

e fazeres. 

A sustentabilidade que se pondera caminha, ou deveria caminhar, rumo àquilo que 

D’Ambrosio (2007, p. 12) afirma como “atingir um estado de PAZ TOTAL, sem o que o futuro 

da humanidade estará comprometido”. Esse estado de paz envolve a paz social, ambiental e 

interior. A paz pretendida é aquela que, ao sanar as demandas e necessidades do presente, não 

comprometa a paz do futuro. 

Sabe-se que a humanidade é formada por grupos socioculturais diferenciados, dos quais 

os participantes se apropriam de costumes, valores, linguagem, ritos e mitos, de modo que, ao 

dominarem o mundo exterior, consigam também dominar a si. Em outras palavras, o eu interior, 

e essa dominação permita estarem em paz com o ambiente para evitar as guerras e crises 

climáticas. 

Nessa perspectiva, caminha-se da imanência, entendida como manifestação material dos 

seres humanos e reverberada no uso da linguagem singular de cada cultura e comunidade, para 

a transcendência, que remete ao espiritual e se traduz no despertar amoroso e afetivo da 

consciência. Há, portanto, uma interrelação entre o eu e o outro no grupo, e entre diferentes 

grupos. Essas interações contribuem para consolidar o conhecimento, manifestado por meio da 

integração das dimensões da etnomatemática, especialmente a cognitiva e a afetiva.  

5 A produção de farinha de mandioca da Comunidade Quilombola Santa Luzia do 

Maruanum: aproximações etnomatemáticas 

Antes de iniciar esta seção, evidencia-se o que se entende por aproximações 

etnomatemáticas. O entendimento se refere a cada ação desenvolvida por determinada 

comunidade, a qual permite chegar ao mais perto possível da etnomatemática; contudo, essa 

ação vai além para alcançá-la efetivamente. Nesse sentido, à medida que ocorrem essas 

aproximações entre distintas matemáticas e diferentes contextos, criam-se elementos que se 

associam às vivências e experiências de cada uma dessas comunidades, indo além do já 

conhecido e sistematizado conhecimento matemático escolar, oferecendo subsídios para a 

prática em sala de aula e favorecendo o ensino e a aprendizagem. 

Não se busca, com essas aproximações, um ponto comum em todas essas comunidades, 

ao contrário, buscam-se semelhanças, uma rede de similaridades “que se envolvem e se cruzam 

mutuamente. Semelhanças de conjunto e de pormenor”; é o que se denomina “semelhanças de 

família” (Wittgenstein, 1999, p. 52). Consequentemente, deseja-se tecer essa rede por entender 

que cada fio da trama está entrelaçado aos demais. Desse modo, quaisquer atividades praticadas 

por essas comunidades integram essas aproximações etnomatemáticas e, como tal, apropriam-

se delas pelo todo que descrevem e manifestam. 

Posto isso, em uma das visitas à Comunidade Quilombola Santa Luzia do Maruanum, 

ensejou-se a oportunidade de vivenciar o processo de produção de farinha de mandioca. Quem 

explicou todo o processo foi o Sr. José do Carmo, filho da matriarca e líder da comunidade 

quilombola, Dona Marciana. Após plantio e colheita, a mandioca é levada para a casa de 

farinha. Conforme apresentado em Lima e Mattos (2017, p. 58), essa casa 

é o local onde se processa a mandioca e que consiste em uma barraca coberta 

na sua maioria com palha de inajá, de chão batido, sem paredes, onde estão o 

forno e os demais utensílios necessários para o processamento da mandioca. 

Normalmente, localiza-se próximo aos roçados e cursos d'água, porém, hoje 

pode também estar localizada às proximidades das residências, pela facilidade 

para se utilizar energia elétrica de propriedade de um dos moradores da 

comunidade. 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/emd


  

 

7 
Educação Matemática Debate 

v. 9, n. 16, p. 1-16, 2025 

  

 

A casa de farinha da comunidade pesquisada fica próximo à casa de Dona Marciana, 

mais precisamente em frente à residência. Nesse local, é realizado todo o processo de produção, 

iniciando com o descasque das raízes e a lavagem uma a uma em uma bacia. Essas mandiocas 

lavadas são colocadas em um local de madeira, chamado catitu, o qual contém um ralador 

elétrico que tritura as raízes (Figura 1). 

 

Figura 1: Mandioca no catitu a ser ralada (Acervo próprio, 2023) 

Uma parte da mandioca é colocada de molho por cinco dias, para posteriormente ser 

misturada à massa final, no preparo da farinha de mandioca (Figura 2). Artesanalmente, o Sr. 

José do Carmo estima a proporção de mandioca que será reservada pela quantidade de mandioca 

colhida. De acordo com Bezerra (2006), a farinha produzida com essa mistura é denominada 

farinha mista. Segundo a autora, essa farinha é composta pela “[...] massa de mandioca ralada 

com a massa de mandioca fermentada, na proporção de 75% a 80% da primeira massa e 20% a 

25% da segunda [...]” (Bezerra, 2006, p. 11). 

 

Figura 2: Mandioca de molho para ser misturada ao final no preparo da farinha de 

mandioca (Acervo próprio, 2023) 

Observando essa fase do processo da farinha de mandioca artesanal, identificam-se 

diversas aproximações etnomatemáticas, como as estimativas ancestrais realizadas pelo Sr. José 

do Carmo que, com base em sua experiência, estipula a quantidade de mandioca que vai colocar 

de molho. Essa etapa pode ser caracterizada como um bom recurso para inserir o conceito de 

porcentagem, razão e proporção. No contexto do fazer matemático e na busca por novas 

direções ou novas alternativas para o ensino da matemática escolar, constata-se que trazer esse 

cotidiano para a sala de aula — em especial em escolas que recebem estudantes de comunidades 

que produzem farinha de mandioca — possibilita melhor compreensão dos conceitos 

matemáticos a serem aprendidos. 

Prosseguindo na produção da farinha, observa-se que o manuseio das raízes é feito com 

extremo cuidado, a fim de evitar acidentes durante a inserção da mandioca no triturador (Figura 

3). Nota-se que uma das mãos permanece muito próxima ao equipamento, o que representa 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/emd


  

 

8 
Educação Matemática Debate 

v. 9, n. 16, p. 1-16, 2025 

  

 

risco de acidentes. A outra, responsável por empurrar a mandioca, também está sujeita a lesões, 

se não houver atenção no momento da finalização da raiz. Antigamente, conforme relata o Sr. 

José do Carmo, utilizava-se o ralador manual, um método mais trabalhoso que, mesmo sendo 

menos perigoso, ainda provocava acidentes leves. Ele mesmo afirma já ter ralado o próprio 

dedo durante o processo. 

 

Figura 3: Sr. José do Carmo ralando a mandioca no catitu (Acervo próprio, 2023) 

Depois que toda a mandioca estiver ralada, ela é colocada em outro recipiente de 

madeira retangular, no qual a massa fica aguardando a retirada do tucupi. Para a retirada desse 

líquido, a massa de mandioca é colocada em um artefato artesanal chamado tipiti. 

O tipiti é um instrumento de origem indígena, de formato cilíndrico, usado para extrair 

um líquido amarelado contido na mandioca. Muitos produtores artesanais de farinha, como os 

indígenas, ainda usam o tipiti feito com palha; entretanto, hoje já se encontram tipitis 

confeccionados com nylon reciclado, como é o caso do Sr. José do Carmo (Figura 4). 

 

Figura 4: Artefato artesanal Tipiti (Acervo próprio, 2023) 

Segundo o relato do Sr. José do Carmo, o tipiti de palha é mais eficiente para retirar o 

líquido amarelo da mandioca; contudo, apresenta menor durabilidade. Ainda assim, quando se 

consideram as questões de preservação ambiental e sustentabilidade, o tipiti de palha mostra-

se mais favorável ao meio ambiente, mesmo o nylon sendo reciclado. 

Primeiro, porque a palha utilizada provém da palmeira, planta de fácil reflorestamento; 

segundo, porque a quantidade de folhas usadas é pequena em relação ao tempo de uso do 

artefato. Já o tipiti de nylon, apesar de ter maior durabilidade, não é sustentável, pois seu 

descarte inadequado pode causar danos ambientais. Apesar disso, atualmente ele opta pelo tipiti 

de nylon, realizando o descarte de maneira correta. 

O tipiti possui duas argolas em suas extremidades – uma na parte superior e outra na 

inferior. A argola superior serve para pendurar o tipiti cheio de massa de mandioca em uma 

viga de madeira; já a inferior é utilizada para introduzir um pedaço de pau que atua como uma 

alavanca, conforme se observa na Figura 5. Ao esticar o tipiti, o diâmetro do cilindro diminui, 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/emd


  

 

9 
Educação Matemática Debate 

v. 9, n. 16, p. 1-16, 2025 

  

 

comprimindo a massa da mandioca e liberando o líquido amarelo. 

 

Figura 5: Retirada do líquido amarelo da massa de mandioca no tipiti (Acervo próprio, 2023) 

Após ser retirado todo o líquido amarelo, a massa espremida é colocada de volta ao 

mesmo recipiente, mantendo-se separada daquela que ainda será processada. É possível 

perceber que a massa não espremida apresenta coloração mais amarelada do que a já espremida 

(Figura 6). 

 

Figura 6: Massa de mandioca antes e depois de espremida no tipiti (Acervo próprio, 2023) 

O líquido que foi retirado é colocado em uma vasilha para ser fervido no dia seguinte, 

já que não pode ser fervido no mesmo dia, pois isso o tornaria adocicado. Após a fervura, que 

tem a função de eliminar o veneno, esse líquido passa a ser conhecido como tucupi – um molho 

bastante apreciado na culinária da região Norte do Brasil. Esse molho tem origem indígena e, 

antes de fervido, é usado por alguns povos originários para matar formigas.  

Para o preparo da farinha de mandioca mista, mistura-se a massa seca com a mandioca 

que ficou de molho e que é amassada com as mãos, por estar bem mole. São colocadas três 

medidas da massa ralada para uma medida da mandioca fermentada e amassada. Bezerra (2006, 

p. 20) adverte que 

esta é uma das principais fases na formulação da farinha mista, pois é a 

porcentagem exata da massa fermentada que fornece o sabor característico 

desse produto. Para a formulação da farinha mista, geralmente misturam-se 

três quartos de raiz ralada com um quarto de raiz amolecida, ou fermentada, 

em água. 

Como se constata, tanto no processo artesanal quanto no industrial, utiliza-se a mesma 

porcentagem de uma e de outra massa. Fica evidenciado, assim, que a origem ancestral indígena 

no processo de farinha de mandioca atravessou diferentes culturas, seja quilombola ou urbana, 

reforçando o reconhecimento dos povos indígenas como os primeiros cultivadores e 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/emd


  

 

10 
Educação Matemática Debate 

v. 9, n. 16, p. 1-16, 2025 

  

 

processadores da mandioca no Brasil.  

Para ratificar a origem indígena, recorre-se à história da mandioca, em que Rodrigues 

(2017, p. 74) evidencia que 

um dos primeiros a mencionar o saber indígena e as propriedades alimentícias 

da mandioca foi o protestante francês Jean de Léry, que fez uma descrição 

alongada sobre o preparo desse alimento em 1556. Ele disse haver duas 

espécies de raízes, aypi e maniot, que levavam de 3 a 4 meses entre a plantação 

e a colheita, “tornando-se tão grossas como a coxa de um homem e longas de 

pé e meio mais ou menos”. 

Como é observado, já à época, existiam dois tipos de mandioca: uma considerada 

venenosa e a outra não. Porém, apenas os povos indígenas eram capazes de distingui-las, 

identificando-as pela cor da folhagem. Além disso, há registros históricos sobre a retirada do 

tucupi, como se observa neste excerto: 

[...] uma vez colhida, a mandioca recebia seu primeiro processamento: era 

curtida em água de 3 a 4 dias, após o que “pisam-nas muito bem” e espremem 

a massa em um instrumento comprido e estreito, “tecid[o] à maneira de cesto”, 

até que “não fique dele nenhuma cousa por esgotar”, extraindo-se o veneno 

“que se uma pessoa ou qualquer outro animal o beber, logo ... morrerá” 

(Rodrigues, 2017, p. 75). 

Constatam-se, ainda, informações sobre a produção de farinha realizada pelos povos 

indígenas, como se verifica no trecho a seguir: 

Eram as mulheres que preparavam a farinha, ralando a raiz fresca até 

transformá-la em “farinha alva como a neve”. O passo seguinte era cozê-la: a 

raiz ralada era colocada pelas mulheres índias em grandes frigideiras de barro 

produzidas por elas, onde eram mexidas sem parar com meias cabaças “até 

que ... tome a forma de granizos ou confeitos”, conforme Léry. O processo 

levava cerca de meia hora, segundo Gândavo. Uma espécie de forno 

subterrâneo podia ser usado pelos índios na obtenção da farinha (Rodrigues, 

2017, p. 76). 

Evidencia-se que os quilombolas aprenderam com os indígenas o manejo e o preparo da 

mandioca. D’Ambrosio (2009, p. 13) afirma que “o encontro de grupos culturais, que 

caracteriza os momentos de globalização reconhecidos em toda a evolução da humanidade, é a 

oportunidade de, graças a uma dinâmica própria aos encontros, criar o novo”. Nesse 

entendimento, constata-se que, artesanalmente, o Sr. José do Carmo estima a proporção de cada 

uma das massas a ser colocada na mistura. Já no processo industrial, essa proporção é 

rigorosamente medida. Recuperar esses conhecimentos ancestrais e artesanais para fins 

pedagógicos implica aprender com os estudantes e, paralelamente, valorizar as diferentes 

culturas existentes. 

Dessa forma, destacam-se três dimensões da etnomatemática: a educacional, a afetiva e 

a cognitiva. A dimensão cognitiva se refere à necessidade do ser humano produzir 

conhecimento para resolver suas demandas cotidianas de sobrevivência e transcendência. 

Consequentemente, quando um grupo sociocultural mobiliza instrumentos materiais e 

intelectuais próprios, revela múltiplas habilidades cognoscentes de interagir com o ambiente e 

coconstruir o mundo. 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/emd


  

 

11 
Educação Matemática Debate 

v. 9, n. 16, p. 1-16, 2025 

  

 

Diante disso, D’Ambrosio (2011) ressalta que o comportamento de um grupo associado 

ao conhecimento pode ser modificado pela presença do outro que, também, produz 

conhecimento e desenvolve comportamentos originários de seu grupo sociocultural. Essa 

interação conduz à dimensão educacional como uma estratégia de aceitar os diferentes 

conhecimentos produzidos pela humanidade ao longo do tempo, reconhecendo-os como 

equitativos e essenciais para a construção da paz planetária. 

A dimensão afetiva, conforme apresentada em Mattos (2020), evidencia que ela se 

entrelaça à dimensão cognitiva, tornando a aquisição do conhecimento um processo mais 

prazeroso e harmonioso, capaz de despertar, nos estudantes, o desejo de aprender. A autora 

entende que esse entrosamento entre as dimensões está relacionado à cultura, que constitui tanto 

um grupo quanto outro, cada qual trazendo seus próprios conceitos, costumes e valores. Em 

Mattos (2020), discute-se que a cultura é reafirmada por meio da identidade e do sentimento de 

pertencimento local, o que favorece o engajamento dos estudantes e potencializa o interesse 

pela aprendizagem dos conceitos matemáticos escolares. 

Essas dimensões, quando relacionadas às práticas cotidianas, tornam-se evidentes no 

processo de produção da farinha de mandioca, como observado na experiência do Sr. José do 

Carmo.  

Continua-se observando o processo de produção da farinha de mandioca, que caminha 

para a finalização dessa parte antes da torra, considerada outra etapa. O Sr. José do Carmo 

misturou a massa ralada com a mandioca fermentada, que havia ficado de molho em um 

recipiente com água. Segundo ele, essa mistura contribui para que a farinha de mandioca fique 

mais saborosa. 

Após esse procedimento, a massa da mandioca misturada é guardada no recipiente 

retangular de madeira e coberta com um plástico (Figura 7) até o dia seguinte. Nesse momento, 

o processo continua com essa massa sendo espremida novamente para retirada da água 

misturada com o líquido amarelo. Em seguida, ela passa por peneiração e é levada à torrefação 

em forno. 

 

Figura 7: Massa da mandioca coberta para secar até o dia seguinte (Acervo próprio, 2023) 

No dia seguinte, é realizada a etapa final da produção da farinha de mandioca. É 

importante frisar que a massa ralada, misturada com a mandioca fermentada, deve ser torrada 

nesse dia para evitar que azede. A massa então é passada novamente no tipiti para extrair o 

líquido que, nesse momento, será descartado, e, em seguida, peneirada para que a farinha fique 

mais fina (Figura 8). Essa etapa é bastante trabalhosa e cansativa, sobretudo devido ao calor 

intenso do forno. Normalmente, duas pessoas se envolvem nesse processo: enquanto uma 

espreme a massa no tipiti e a passa pela peneira, a outra prepara o forno e cuida da torração da 

farinha. 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/emd


  

 

12 
Educação Matemática Debate 

v. 9, n. 16, p. 1-16, 2025 

  

 

Na torração, percebe-se uma pequena modificação em relação à prática indígena 

originária. O forno, antes subterrâneo, passa a ser uma espécie de fogueira com um grande 

tacho, onde a farinha é torrada. Destaca-se que muitos indígenas também utilizam hoje esse 

tipo de estrutura, não mais exclusivamente fornos subterrâneos. Assim, há um conjunto de 

correspondências, com um detalhe que distingue um conhecimento do outro, mesmo 

partilhando a mesma origem. 

 
Figura 8: Peneirando a massa da mandioca (Acervo próprio, 2023) 

No forno, duas pessoas atuam em conjunto, revezando-se em razão do calor intenso, do 

esforço físico exigido para mexer continuamente a farinha para não queimar e da necessidade 

de colocar lenha no forno para manter a temperatura adequada (Figura 9). Para a retirada da 

farinha do forno, enquanto uma pessoa a puxa com o mesmo instrumento utilizado para mexê-

la, a outra utiliza uma pá para colocá-la em um balde, onde será armazenada e, posteriormente, 

comercializada. 

 

Figura 9: Torração da farinha de mandioca (Acervo próprio, 2023) 

A farinha de mandioca produzida é vendida por eles a litro, e não a quilo. Pelo relato do 

Sr. José do Carmo, ao fim do processo de produção obtêm-se cerca de 70 litros de farinha e 20 

litros de tucupi. Esse trabalho é realizado uma vez por semana, sendo uma pequena parte da 

farinha consumida por eles e o restante é comercializado ao preço de R$ 8,00 o litro.  

Cabe ressaltar que o quilo é a unidade de medida mais comumente utilizada para venda 

de grãos. O uso do litro como unidade de medida nesses casos corresponde a uma prática 

baseada na equivalência entre volume e massa, uma vez que “o peso de um quilo é equivalente 

ao de um litro d’água em sua densidade máxima” (Inácio, 2021, n.p.). Contudo, não se encontra, 

em buscas científicas, a origem da adoção do litro como unidade de medida para a 

comercialização da farinha de mandioca. 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/emd


  

 

13 
Educação Matemática Debate 

v. 9, n. 16, p. 1-16, 2025 

  

 

6 Considerações finais 

Ao retomar o objetivo deste trabalho, observa-se que os seres humanos que atuam na 

comunidade resguardam saberes e fazeres ancestrais e artesanais. Nota-se que as aproximações 

etnomatemáticas buscadas estabelecem diálogo com similaridades de conjunto e de pormenor 

— as mesmas apropriadas pelo produtor para satisfazer suas necessidades socioeconômicas e 

de subsistência. Ao matematizar a produção de farinha, é possível, aos produtores, estabelecer 

parâmetros sem que haja prejuízo ou perdas, tanto para os que produzem a farinha de mandioca 

quanto para as pessoas com quem comercializarão esses produtos. 

Posto isso, no caminhar desta pesquisa ao longo dos anos do projeto, notou-se o quanto 

é possível a troca de conhecimentos entre as comunidades localizadas no Brasil e em Portugal. 

Procurou-se alinhar comunidades com interesses comuns, a fim de viabilizar a paridade de 

saberes e fazeres e, no diálogo, promover o intercâmbio de experiências e vivências. É evidente 

que cada uma possui suas especificidades, relacionadas à localização geográfica e às variações 

climáticas; ainda assim, revelaram grande interesse em conhecer, trocar e manter viva a 

efervescência dos diferentes conhecimentos produzidos pelo ser humano ao longo do tempo. 

Mediante esses entendimentos, caminha-se pelo conceito de semelhanças de família para 

buscar, em cada comunidade, suas similaridades de conjunto e de pormenor. 

Ao optar por olhar para os seres, saberes e fazeres dessas comunidades, compreende-se 

que esses três elementos são indissociáveis na coconstrução de conhecimentos. Nessa lógica, 

adentrar a pluriversalidade significa reconhecer que todas as perspectivas são válidas e que 

existem equívocos ao se privilegiar um único ponto de vista. Compreende-se, ainda, que são os 

seres os responsáveis pelo desenvolvimento dos saberes e fazeres ao longo do tempo e no 

espaço geográfico que lhe dá pertencimento e fortalece identidade dentro de cada grupo 

sociocultural. 

A escolha por uma única comunidade neste trabalho pautou-se pelo detalhamento 

oportunizado pelo Sr. José do Carmo, em visita à Comunidade Quilombola do Maruanum, e 

pela proximidade temporal com a divulgação dos resultados da pesquisa, além da vivência dos 

pesquisadores e das experiências ancestrais e artesanais sobre a produção de farinha de 

mandioca. Ressalta-se, ainda, a oportunidade de trazer aproximações etnomatemáticas, as quais 

convergiam para a contextualização de alguns conceitos matemáticos escolares, como 

porcentagem, razão e proporção. Mas não apenas isso: trata-se de ir além do já sistematizado e 

escolarizado.  

O detalhamento de cada etapa, relatado e praticado pelo Sr. José do Carmo, trouxe 

possibilidades e aproximações etnomatemáticas de transcender em sala de aula, reverberadas 

pelo uso da linguagem e aprimoradas pelas estratégias pedagógicas desenvolvidas por 

professores e estudantes. Por meio desses saberes e fazeres experienciados pelo produtor de 

farinha, evidenciou-se o quanto a produção intelectual, a respeito da matematização contida 

nesse processo, pode transformar-se em recurso pedagógico para o ensino e a aprendizagem de 

conceitos matemáticos, mas não só isso. Vai além, ao oportunizar um trabalho docente 

interdisciplinar, abarcando diferentes áreas de saber, e intercultural, promovendo o respeito pela 

compreensão de que existem diferentes culturas que dialogam entre si.  

Diante dessas escolhas, foi possível detalhar a produção da farinha de mandioca com 

saberes e fazeres artesanais e ancestrais, visto que essa atividade era, e ainda é, desenvolvida 

originalmente pelos indígenas, muito antes da invasão portuguesa em terras brasileiras. A 

história envolta na produção de farinha de mandioca também foi mais uma opção de escolha 

para abordar o diálogo entre povos socioculturalmente diferenciados que desenvolveram 

processos análogos, com mínimas modificações. 

Não se pode deixar à margem a historicidade de um saber e de um fazer, sob o risco de 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/emd


  

 

14 
Educação Matemática Debate 

v. 9, n. 16, p. 1-16, 2025 

  

 

reforçar a continuação dos invisibilizamentos. Nessa perspectiva, compreende-se a construção 

da casa de farinha, muito característica de edificações indígenas, equivalente aos tapiris, 

espaços de convívio e de aprendizado. Além disso, foi possível observar os utensílios como o 

catitu e o tipiti, ambos originários de etnias indígenas. Com esse olhar, foi possível dialogar 

com diferentes comunidades, buscando semelhanças de família, recorte adotado ao longo deste 

projeto. 

As aproximações realizadas, em observância às estratégias de matematizar a produção 

de farinha de mandioca, direcionam para as dimensões da etnomatemática, enfatizando, 

principalmente, a educacional, a cognitiva e a afetiva, o que não significa que as demais não se 

aplicam. D’Ambrosio (2011) evidenciou a multiplicidade de possibilidades em cada uma das 

suas seis dimensões, trazidas para o debate com os mais diferentes grupos socioculturais; 

Mattos (2020), por sua vez, fez o mesmo com a sua dimensão afetiva. 

Essa abordagem também direciona o olhar para a cultura que permeia a produção de 

farinha, em que, por interesses comuns, articulam-se saberes e fazeres indígenas, africanos e 

afro-brasileiros. Essa dinâmica cultural (D’Ambrosio, 2011) reverbera a incessante troca e 

constante transformação intergrupos, tornando falso a dicotomia entre seres, saberes e fazeres. 

Ressalta-se, nesse cenário, que a sustentabilidade realizada por essa comunidade se traduz em 

um relacionamento harmonioso entre seres humanos e natureza. Portanto, não há necessidade 

de exaurir a terra, mas mantê-la resguardada. 

Em suma, conclui-se que a dinâmica cultural abre possibilidades para o diálogo e a troca 

entre os grupos socioculturais. Os seres, saberes e fazeres tornam-se elementos viabilizadores 

da contextualização de alguns conceitos matemáticos escolares, ao mesmo tempo que 

reafirmam identidades e reforçam o pertencimento local. Por fim, reafirma-se que as 

divergências comunitárias são parte da diversidade de cada grupo sociocultural, que é inerente 

à vida humana no mundo. Consequentemente, é possível usufruir dessas divergências como 

possibilidades para aproximações etnomatemáticas, as quais viabilizem um ensino e uma 

aprendizagem com sentido e significado. 

Agradecimentos 

Aos membros da Comunidade Quilombola Santa Luzia do Maruanum - AP. Em especial, ao 

Sr. José do Carmo. O estudo foi realizado com apoio do Conselho Nacional de 

Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq), Chamada CNPq/MCTI/FNDCT n. 

18/2021.  

Conflitos de Interesse 

A autoria declara não haver conflitos de interesse que possam influenciar os resultados da 

pesquisa apresentada no artigo. 

Declaração de Disponibilidade dos Dados 

Os dados coletados, produzidos e analisados no artigo serão disponibilizados mediante 

solicitação à autoria. 

Nota 

A revisão textual (correções gramatical, sintática e ortográfica) deste artigo foi custeada com 

verba da Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado de Minas Gerais (Fapemig), pelo auxílio 

concedido no contexto da Chamada 8/2023. 

Referências 

ANDRÉ, Marli Elisa Dalmazo Afonso. Etnográfica da prática escolar. 10. ed. São Paulo: 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/emd


  

 

15 
Educação Matemática Debate 

v. 9, n. 16, p. 1-16, 2025 

  

 

Papirus, 2023. 

BEZERRA, Valéria Saldanha. Farinhas de mandioca seca e mista. Brasília: Embrapa 

Informação Tecnológica, 2006. 

BOOKCHIN, Murray. The ecology of freedom: the emergence and dissolution of hierarchy. 

Palo Alto: Cheshire Books, 1982. 

D’AMBROSIO, Ubiratan. Educação para compartilhar desenvolvimento e sustentabilidade. 

Desenvolvimento e Meio Ambiente, n. 15, p. 11-20, 2007. 

https://doi.org/10.5380/dma.v15i0.11895  

D’AMBROSIO, Ubiratan. Etnomatemática, justiça social e sustentabilidade. Estudos 

Avançados, v. 32, n. 94, p. 189-214, 2018. https://doi.org/10.1590/s0103-40142018.3294.0014  

D’AMBROSIO, Ubiratan. Etnomatemática: elo entre as tradições e a modernidade. 4. ed. Belo 

Horizonte: Autêntica, 2011. 

D’AMBROSIO. Ubiratan. Etnomatemática e História da Matemática. In: FANTINATO, Maria 

Cecília de Castelo Branco. (Org.). Etnomatemática: novos desafios teóricos e pedagógicos. 

Niterói: Editora da UFF, 2009, p. 17-28. 

FREITAS, Mónica Patrícia Gonçalves. Interacção e utilização de serviços de comunicação em 

comunidades de aprendizagem. 2010. 194f. Dissertação (Mestrado em Multimédia em 

Educação). Universidade de Aveiro. Aveiro. 

HOOKS, Bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. Tradução de 

Marcelo Brandão Cipolla. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2013. 

HOOKS, Bell. Ensinando comunidade: uma pedagogia da esperança. Tradução de Kenia 

Cardoso. São Paulo: Elefante, 2022. 

INÁCIO, Bruno da Silva. As diferentes medidas de massa utilizadas na agricultura. Sensix, 

2021.  

LIMA, Elma Daniela Bezerra; MATTOS, José Roberto Linhares. Etnomatemática e a lei 

10.639/03 na Comunidade Quilombola do Curiaú: ensino e aprendizagem de Matemática na 

escola através da cultura afro-brasileira. Saarbrucken: Novas Edições Acadêmicas, 2017. 

MATTOS, Sandra Maria Nascimento. O sentido da Matemática e a Matemática do sentido: 

aproximações com o Programa Etnomatemática. São Paulo: Livraria da Física, 2020. 

MONTORIL, Nélson. Matapi de ferro. Diário do Amapá, 2017. Disponível em: 

https://www.diariodoamapa.com.br/articulistas/nilson-montoril/matapi-de-ferro. 

RAMOSE, Mogobe Bernard. Sobre a legitimidade e o estudo da Filosofia Africana. Ensaio 

Filosóficos, v. 4, p. 6-25, 2011. 

RANCIÈRE, Jacques. A partilha do sensível: estética e política. Tradução de Mônica Costa 

Netto. São Paulo: EXO experimental org; Editora 34, 2009. 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/emd
https://doi.org/10.5380/dma.v15i0.11895
https://doi.org/10.1590/s0103-40142018.3294.0014
https://www.diariodoamapa.com.br/articulistas/nilson-montoril/matapi-de-ferro/


  

 

16 
Educação Matemática Debate 

v. 9, n. 16, p. 1-16, 2025 

  

 

RODRIGUES, Jaime. “De farinha, bendito seja Deus, estamos por agora muito bem”: uma 

história da mandioca em perspectiva atlântica. Revista Brasileira de História, v. 37, n. 75, p. 

69-95, maio/ago. 2017. https://doi.org/10.1590/1806-93472017v37n75-03 

SANTOS, Antônio Bispo. Colonização, quilombos: modos e significados. Brasília: INCTI; 

UnB; INCT; CNPq; MCTI, 2015. 

SILVA, Paulo Robério Ferreira. Da genealogia decolonial à pluriversalidade. Tensões 

Mundiais, v. 18, n. 38, p. 89-111, 2022. 

WITTGENSTEIN, Ludwig. Investigações filosóficas. Tradução de José Carlos Bruni. São 

Paulo: Abril Cultural, 1999. 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/emd
https://doi.org/10.1590/1806-93472017v37n75-03

