
 

  10.46551/emd.v9n16a12   2526-6136 

 

 

1 
Educação Matemática Debate 

v. 9, n. 16, p. 1-14, 2025 
 

 

Uma perspectiva antropológica da Educação Matemática de inspiração 

wittgensteiniana  

Resumo: Discute-se aqui sobre uma possibilidade de concepção de 

Educação Matemática baseada em uma perspectiva antropológica da 

filosofia de Wittgenstein. Entramos, assim, em uma seara pouco 

explorada: o pensamento antropológico de Wittgenstein e as 

repercussões para a compreensão de outros aspectos da Matemática, 

como para o ensino e a aprendizagem. Trata-se de um estudo teórico, 

no qual apresentamos as mudanças realizadas por Wittgenstein, 

denominadas viradas linguística e pragmática (ou seria uma virada 

antropológica?). Discutimos essa indagação por considerarmos que o 

jovem Wittgenstein apoiou-se fundamentalmente na lógica 

matemática, mas em sua fase madura, passou a considerar o contexto 

das práticas humanas. Nossas reflexões apontam para a possibilidade 

de construir pressupostos filosóficos que embasem uma educação 

matemática em uma antropologia dos usos linguísticos. 

Palavras-chave: Educação Matemática. Wittgenstein. Virada 

Antropológica. Linguagem.  

An anthropological perspective of Mathematics 

Education of a wittgensteinian inspiration  

Abstract: This article discusses a possible conception of Mathematics Education based on an 

anthropological perspective of Wittgenstein's philosophy. We thus enter a little-explored area: 

Wittgenstein's anthropological thought and the repercussions for the understanding of other 

aspects of Mathematics, as well as for its teaching and learning. This is a theoretical study that 

presents the changes made by Wittgenstein, called linguistic and pragmatic turns (or would it 

be an anthropological turn?). We discuss this question because we consider that the young 

Wittgenstein relied fundamentally on mathematical logic, but in his mature phase, he began to 

consider the context of human practices. Our reflections point to the possibility of constructing 

philosophical assumptions that support mathematics education in an anthropology of linguistic 

uses. 

Keywords: Mathematics Education. Wittgenstein. Anthropological Turn. Language. 

Una perspectiva antropológica sobre la Educación Matemática inspirada en 

Wittgenstein  

Resumen: Se discute aquí sobre una posibilidad de concepción de la Educación Matemática 

basada en una perspectiva antropológica de la filosofía de Wittgenstein. Entramos, así, en un 

campo poco explorado: el pensamiento antropológico de Wittgenstein y las repercusiones para 

la comprensión de otros aspectos de la Matemática, como para la enseñanza y el aprendizaje. 

Se trata de un estudio teórico, en el cual presentamos los cambios realizados por Wittgenstein, 

denominados giros lingüístico y pragmático (¿o sería un giro antropológico?). Discutimos esta 

interrogante porque consideramos que el joven Wittgenstein se apoyó fundamentalmente en la 

lógica matemática, pero en su fase madura, comenzó a considerar el contexto de las prácticas 

humanas. Nuestras reflexiones apuntan hacia la posibilidad de construir supuestos filosóficos 

que respalden una educación matemática en una antropología de los usos lingüísticos. 

Palabras clave: Educación Matemática. Wittgenstein. Giro Antropológico. Lenguaje. 

Valdomiro Pinheiro 

Teixeira Junior 
Universidade Federal do Sul e 

Sudeste do Pará 

Marabá, PA — Brasil 

 0000-0002-1425-0049  

 valdomiro@unifesspa.edu.br    
 

Paulo Vilhena da Silva 
Universidade Federal do Pará 

Belém, PA — Brasil 

 0000-0002-3989-5927  

 pvilhena@ufpa.br   
 

 

Recebido • 23/09/2024 

Aceito • 27/02/2025 

Publicado • 23/03/2025 

 

Dossiê — Antropologia e 

Educação Matemática 

 

https://doi.org/10.46551/emd.v9n16a12
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.pt_BR
https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/emd
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2526-6136
https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/emd
https://orcid.org/0000-0002-1425-0049
mailto:valdomiro@unifesspa.edu.br
https://orcid.org/0000-0002-3989-5927
mailto:pvilhena@ufpa.br


  

 

2 
Educação Matemática Debate 

v. 9, n. 16, p. 1-14, 2025 

  

 

1 Introdução  

Segundo Laplantine (1987), a Antropologia pode ser entendida como o estudo da 

humanidade, nas dimensões biológica, quando investiga as origens do homem e as relações 

entre biologia e cultura; arqueológica, quando estuda a evolução das civilizações; linguística, 

na qual se discutem as relações entre a linguagem e os costumes dos povos; e na dimensão 

social, onde se investiga a organização social e o comportamento humano. 

Neste artigo pretendemos discutir sobre a possibilidade de concepção de Educação 

Matemática baseada em uma perspectiva antropológica da segunda filosofia da linguagem de 

Wittgenstein. Esta concepção se alia a um movimento que o filósofo fez em que passou a 

considerar a práxis humana como construtora de sentidos. Desse modo, entramos em uma seara 

pouco explorada: o pensamento antropológico de Wittgenstein e as repercussões a respeito de 

como compreendemos o conhecimento matemático e, consequentemente, as possibilidades e 

limitações para o ensino dessa disciplina. 

Wittgenstein, que se dedicou a discutir a Filosofia da Linguagem, a Filosofia da 

Matemática, a Filosofia da Psicologia (dentre outros temas), é considerado um pensador de 

relevância na atualidade. O autor chamou a atenção de diversos pesquisadores, em particular os 

especialistas em Educação Matemática, fator que justifica, a nosso ver, discutir suas ideias 

como inspiração para a Educação.  

Este artigo incorpora um estudo teórico em que, inicialmente, apresentamos o 

movimento filosófico denominado de virada linguística, expresso na primeira fase do 

pensamento de Wittgenstein. Em seguida, apresentamos uma mudança realizada na própria 

filosofia do autor, a virada pragmática, quando constatamos uma mudança radical das 

concepções. Ou seria uma virada antropológica? Discutimos essa questão por considerarmos 

que o jovem Wittgenstein apoiou-se fundamentalmente na Lógica Matemática, mas em sua fase 

madura, passa a considerar o contexto das práticas humanas.  

A partir dessa discussão abordamos concepções de Matemática e Educação que podem 

ser extraídas de uma compreensão antropológica dos escritos da segunda fase filosófica de 

Wittgenstein. Intentamos, assim, construir pressupostos filosóficos que embasem uma 

Educação Matemática em uma Antropologia dos usos linguísticos, como aponta Gottschalk 

(2016). 

2 A virada linguística e a virada pragmática de Wittgenstein 

Historicamente o debate sobre o conhecimento se dava em períodos remotos acerca do 

objeto. Na modernidade, ganhou espaço o sujeito. Inauguraram-se, assim, embates teóricos 

entre realismo e idealismo (ou empirismo e racionalismo), e a questão sobre como se dá o 

conhecimento ficava entre ser algo fora do sujeito, um mundo ideal ou empírico, ou no próprio 

sujeito — a mente, a razão. Filósofos modernos como Kant e Hegel desenvolveram filosofias 

brilhantes que indicavam uma espécie de meio termo, mas principalmente a partir do século 

XX, houve a ascensão de uma nova possibilidade: deixar de lado as buscas em um mundo 

interior do sujeito e buscar fora dele as explicações para o conhecimento. Sendo assim, as 

explicações não estavam na empiria, mas sim na linguagem.  

Essa nova concepção foi chamada de virada linguística, pois muda-se radicalmente a 

forma como se entende o conhecimento. “A linguagem deixou de ser um mero instrumento 

neutro para expressão dos pensamentos e passou a ser vista como determinante para a 

fabricação das ideias, que não poderiam mais ser separadas do modo como eram expressas” 

(Fontes, 2020, p. 12). Esse movimento teve um desenvolvimento gradual, que vem dos autores 

que deram uma importância maior à linguagem ou aos aspectos intersubjetivos, como 

Rousseau, Nietzsche e Humboldt, bem como com a Hermenêutica, a Fenomenologia, a 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/emd


  

 

3 
Educação Matemática Debate 

v. 9, n. 16, p. 1-14, 2025 

  

 

Linguística e a Lógica Matemática, principalmente com Frege (Teixeira Junior, 2020). Assim, 

desenvolve-se a chamada Filosofia da Linguagem, que passa a pregar que os problemas 

filosóficos são na verdade problemas na linguagem. Bernstein (2013) defende que o principal 

filósofo desse movimento foi o austríaco Ludwig Wittgenstein.  

Wittgenstein nasceu em Viena, na Áustria, em 1889. Depois de estudar Engenharia, em 

1911, foi para Cambridge, na Inglaterra, estudar Filosofia com Bertrand Russell. Iniciou, então, 

as reflexões que originaram o Tractatus Logico-Philosophicus1, que foi produzido durante a 

Primeira Guerra Mundial, da qual Wittgenstein participou como voluntário e foi preso na Itália. 

Em 1921 a obra é publicada, tendo sido a única publicação em vida do filósofo. Depois da 

guerra, Wittgenstein abandonou a Filosofia e buscou uma vida mais simples, foi quando se 

tornou professor do primário no interior da Áustria, além de jardineiro de um mosteiro.  

Em 1929 ele retornou à Cambridge, onde doutorou-se usando o Tractatus Logico-

Philosophicus como tese, em seguida tornou-se professor e começou a refletir sobre aquilo que 

considerava como erros de sua primeira obra. A princípio, buscou refletir para corrigi-la, mas 

depois compreendeu que seu pensamento havia mudado. Esse período, após 1929, é chamado 

de período intermediário, pois está entre a primeira e a segunda grande obra, chamada de as 

Investigações Filosóficas (1953), publicada de forma póstuma. Em 1938 ele se naturalizou 

britânico. Wittgenstein também se voluntariou na Segunda Guerra Mundial. Em 1947 

abandonou a vida acadêmica. Foi acometido de câncer e morreu em 1951. 

Wittgenstein se interessou por Filosofia a partir de suas investigações em Matemática, 

durante os estudos no curso de Engenharia. Tais investigações o levaram a refletir sobre os 

fundamentos matemáticos, que por sua vez os apresentaram às obras logicistas de Frege e 

Russell. Nesse contexto, sob às influências apresentadas e devido suas próprias inquietações, 

Wittgenstein escreve o Tractatus Logico-Philosophicus, obra que representa o ápice da 

Filosofia da Linguagem na época e que influenciou desenvolvimentos futuros na Filosofia.  

De acordo com Hacker (2000, p. 7), os principais temas desenvolvidos no Tractatus 

Logico-Philosophicus são “a natureza geral da representação, os limites do pensamento e da 

linguagem e a natureza da necessidade lógica e das proposições da lógica”. Wittgenstein busca 

discutir a natureza da Lógica e da Filosofia, analisando apenas a linguagem — pois é a única 

possibilidade, visto que não há como ir além disso —, considerando esta em uma relação 

isomórfica com a realidade, sustentada pela lógica. A linguagem seria uma referência aos fatos 

da realidade e a lógica permitiria essa relação. Dessa forma, a lógica seria o fundamento de tudo 

no mundo, mas que só seria compreensível pela linguagem. 

Desse modo, Wittgenstein colocou a linguagem em destaque, mas ele a manteve, assim 

como nas filosofias idealista e realista, como uma referência, uma representação de algo 

extralinguístico, isto é, caberia a ela apenas a descrição dos fatos do mundo. Wittgenstein 

percebe mais tarde que ele ainda estava preso a dogmatismos de filosofias tradicionais, pois 

ainda colocava a linguagem como referência, seja de objetos ideais, mentais ou empíricos. 

Glock (1998) chega a dizer que Wittgenstein adotou uma versão linguística do idealismo 

transcendental, pois entende que o que projeta as proposições sobre a realidade são os atos 

ostensivos de um eu metafísico. O Tractatus Logico-Philosophicus parece ser um ápice de toda 

a Filosofia idealista/realista, com o diferencial de dar maior peso à linguagem, buscando 

alcançar uma explicação final para todo e qualquer problema.  

Como já dito, Wittgenstein tem um aparente hiato em sua produção filosófica, entre 

1921 — quando foi publicado o Tractatus Logico-Philosophicus — e seu retorno à Cambridge, 

em 1929. Wittgenstein se voltou para trabalhos manuais e fora do círculo acadêmico, como 

 
1 WITTGENSTEIN, Ludwig. Tractatus logico-philosophicus. Tradução de Luiz Henrique Lopes dos Santos. São Paulo: 

EdUSP, 1993. 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/emd


  

 

4 
Educação Matemática Debate 

v. 9, n. 16, p. 1-14, 2025 

  

 

jardinagem e arquitetura, também foi professor do primário em zonas rurais da Áustria. 

Gottschalk (2012) defende que essas experiências provocaram uma mudança radical no 

filósofo, que passou a ter outro olhar para a vida cotidiana. Gebauer (2013) também destaca 

que nesse período Wittgenstein teve longas conversas com o economista marxista Piero Srafa, 

com quem aprofunda o interesse sobre a práxis humana. Também discutiu sua primeira obra 

com participantes do círculo de Viena, como Ramsey2, além do estudo dos escritos de Brouwer 

e de Heidegger. A partir disso, Wittgenstein dá um giro em seu próprio pensamento, uma virada 

pragmática (Moreno, 2009), passando a considerar agora a linguagem cotidiana, formulando as 

bases da filosofia da linguagem ordinária. 

Essa virada pragmática é exposta principalmente na obra Investigações Filosóficas, que 

foi publicada postumamente em 1953. A obra é composta por duas partes, Schmitz (2004) 

revela que a primeira parte foi finalizada por Wittgenstein e, muito provavelmente, foi 

publicada de acordo como ele queria, mas a segunda parte talvez esteja incompleta e, a 

princípio, Wittgenstein tinha o objetivo de tratar da análise dos conceitos matemáticos, mas de 

fato ficaram apenas algumas anotações que parecem mais ser uma revisão da primeira parte 

(Schmitz, 2004). 

Para o segundo Wittgenstein3, a tarefa da Filosofia não consiste em corrigir o uso 

ordinário da linguagem pela lógica, como pretendia no Tractatus Logico-Philosophicus, mas 

em compreender seu funcionamento, isto é, analisar como a utilizamos cotidianamente, o que 

ele chamou de terapia filosófica. Conforme Schmitz (2004), Wittgenstein se afasta do Tractatus 

ao mudar duas concepções. 1) A independência das proposições elementares. Ele passa a 

entender que existem relações lógicas entre elas e, assim, não haveria uma correspondência 

biunívoca entre as proposições (da linguagem) e os fatos (da realidade), mas a relação se dá 

entre os sistemas da linguagem e os sistemas do mundo, não tendo mais uma lógica limitada 

como fundamento. “A expressão linguística correta para o milagre da existência do mundo não 

é uma proposição dita na linguagem, mas a expressão correta é a própria existência da 

linguagem” (Gebauer, 2013). 

 Abandona-se, assim, a concepção referencial da linguagem, que Wittgenstein percebeu 

que dominou a Filosofia desde os tempos antigos até a modernidade, chegando ao seu Tractatus 

Logico-Philosophicus. 2) Sentido das proposições. Wittgenstein percebe que para 

compreendermos uma proposição não recorremos às verdades últimas, aos fundamentos 

lógicos, mas o sentido de uma proposição depende do “contexto no qual ela é enunciada e do 

uso que dela se faz nesse contexto” (Schmitz, 2004, p. 140).  

O primeiro Wittgenstein entendia que o sentido só se revela, mas não pode ser expresso 

verbalmente e, portanto, os problemas filosóficos surgem porque não entendemos a lógica 

subjacente à nossa linguagem. Paradoxalmente, a partir dessa ideia, Wittgenstein começa a 

perceber que estava equivocado. Em vez de haver uma lógica subjacente, é a própria linguagem 

que está em questão (Moreno, 2004). Assim, se o sentido só se revela, podemos compreender 

uma proposição simplesmente ao usá-la, isto é, não precisamos de delimitações precisas ou de 

fundamentos últimos na linguagem. 

Wittgenstein não abandona uma das concepções fundamentais do Tractatus Logico-

Philosophicus, a qual defende que “o que dizemos tem sentido em função de um certo número 

de restrições” (Schmitz, 2004, p. 146), que seriam dadas pela Lógica, porém não se trata do 

 
2 Frank P. Ramsey foi lógico e matemático. Estudioso do empirismo lógico, era amigo de Wittgenstein.  
3 Os comentadores de Wittgenstein geralmente separam a sua obra em “dois Wittgensteins”. O primeiro Wittgenstein é o autor 
do Tractatus Logico-Philosophicus e o segundo Wittgenstein é o autor das Investigações Filosóficas. Sendo que Wittgenstein 

tem outras obras, entre 1929 e 1953, que geralmente são consideradas como pertencentes ao período intermediário, quando ele 

ainda tem traços da segunda fase não tão desenvolvidos. 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/emd


  

 

5 
Educação Matemática Debate 

v. 9, n. 16, p. 1-14, 2025 

  

 

atomismo lógico adotado em sua obra primeira, mas sim da Gramática4 dos usos linguísticos 

criada pelos seres humanos. Wittgenstein passa, então, a acreditar que tal delimitação é o 

próprio contexto da prática humana: “Falamos dos fenômenos espaciais e temporais da 

linguagem, não de um fantasma fora do espaço e do tempo” (Wittgenstein, 1999, p. 65), é assim 

que ele deixa de entender a existência da linguagem com uma forma apenas. A linguagem passa 

a ter sua compreensão dependente do contexto e das regras, que ele considera agora como o 

que regula nosso fazer e pensar, isto é, tomam plenamente o lugar antes reservado à lógica. 

3 Uma virada antropológica de Wittgenstein?  

Com essa mudança, Wittgenstein também deixa de lado certo metodismo: a significação 

agora está imersa na complexidade da práxis humana. O segundo Wittgenstein, ao contrário do 

Wittgenstein do Tractatus Logico-Philosophicus, que utilizava termos da lógica e da 

matemática, desenvolve conceitos que misturam elementos da linguística e da vida cotidiana, 

como gramática, regra, jogo, semelhanças de família, uso, contexto, ver como, entre outros, na 

tentativa de expressar suas novas concepções.  

Talvez o conceito mais popular e que sintetiza a filosofia do segundo Wittgenstein seja 

o de jogos de linguagem, que destaca a mudança realizada pelo filósofo, que antes considerava 

a existência da linguagem em uma relação biunívoca com a realidade e mudou para uma 

compreensão da existência da linguagem com infinitas possibilidades e, a partir dessa ideia, a 

noção de jogos de linguagem seria “a totalidade formada pela linguagem e pelas atividades com 

as quais ela vem entrelaçada” (Wittgenstein, 1999, p. 30).  

Wittgenstein (1999) oferece exemplos de jogos de linguagem: ordenar e agir segundo 

as ordens; descrever um objeto pela aparência ou pelas suas medidas; relatar um acontecimento; 

fazer suposições sobre o acontecimento; levantar uma hipótese e examiná-la; inventar uma 

história; ler; representar teatro; cantar cantiga de roda; adivinhar enigmas; contar; resolver uma 

tarefa de cálculo aplicado; traduzir de uma língua para outra; pedir; agradecer; praguejar; 

cumprimentar; rezar etc. Percebe-se que são atividades humanas relacionadas com linguagem 

e Wittgenstein chama de jogo, pois entende que são atividades regradas.  

O filósofo compreende que o ser humano age de acordo com regras, não 

necessariamente impostas formalmente, mas regras relacionadas ao próprio viver humano, que 

o filósofo chama de formas de vida. Regras são criadas e, então, é determinado se servem aos 

seres humanos ou não, mas as formas de vida não determinam a criação das regras, mas sim os 

seres humanos, tendo como base tais formas de vida. Uma vez que o segundo Wittgenstein 

passa a considerar a práxis humana, a questão dos usos na significação linguística levou a ter 

sua segunda filosofia chamada de pragmática pelos seus comentadores, como Moreno (2009).  

Nesse sentido, consideramos que de fato houve uma virada antropológica no 

pensamento do filósofo austríaco. Outros pesquisadores apresentam uma linha de pensamento 

similar, de modo direto ou indireto, como Das (2020), Gebauer (2013), Jacorzynski (2011) e 

Costa (2016). Glock (1998), por outro lado, diz que se pode fazer uma leitura antropológica da 

obra do Wittgenstein, principalmente no que diz respeito ao conceito de formas de vida. 

Geralmente quando se refere à antropologia em Wittgenstein, o que se tem é a citação ao texto 

Observações sobre “O Ramo de Ouro” de Frazer, escrito por Wittgenstein na década de 1930, 

em que o filósofo faz duras críticas ao livro O Ramo de Ouro do antropólogo James George 

Frazer, publicado em 1890, pois a obra trata os rituais e crenças religiosas como parte de um 

sistema único de desenvolvimento cultural. Wittgenstein argumentava que a tentativa de Frazer 

de identificar padrões universais nas crenças e práticas humanas não capturava a complexidade 

 
4 O conjunto não fechado de regras que determinam o uso correto ou incorreto de nossas expressões linguísticas. A Gramática 

nos diz o que podemos (está correto) e o que não podemos (está incorreto) dizer. 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/emd


  

 

6 
Educação Matemática Debate 

v. 9, n. 16, p. 1-14, 2025 

  

 

e a diversidade das formas de vida e das práticas culturais. Para o filósofo, as crenças e práticas 

devem ser entendidas dentro do contexto específico de suas formas de vida, a busca por uma 

teoria única e abrangente muitas vezes falha em reconhecer a variedade e a especificidade das 

práticas culturais e sociais.  

Apesar de se tratar de uma crítica específica, isso já demonstra a mudança pela qual 

Wittgenstein havia passado e mostra a força do conceito de formas de vida para o autor. Ainda 

assim, seria de fato uma guinada antropológica? Para Moreno (2012), com a concepção de uso, 

Wittgenstein afasta sua atividade filosófica de uma atividade socioantropológica, pois não 

procura as causas para o comportamento. Isso é o que Wittgenstein justamente critica na obra 

de Frazer: a busca por um padrão, a busca por causas. O filósofo torna-se adepto da descrição 

dos fatos e da percepção de regras existentes nas formas de vidas. 

No entanto, podemos conceber a obra do segundo Wittgenstein como uma antropologia 

dos usos linguísticos, na qual não se buscaria por causas, mas pelos usos que o ser humano faz 

da linguagem, regido pelas características próprias do ser humano (Gottschalk, 2016). Então, 

sem buscar relações causais, sem que haja um suposto desenvolvimento sistemático previsível 

a priori para qualquer comunidade, mas, a partir de descrições de relações de sentido percebidas 

nas ações já realizadas, é possível verificar aspectos que nos definem humanos, percebidos na 

linguagem e nas diversas linguagens (idiomas) existentes, que são constituídas por jogos de 

linguagem que envolvem costumes, hábitos, formas de vida.  

Bouveresse (1977) diz que Wittgenstein se ocupou primordialmente com Antropologia, 

como o próprio Wittgenstein disse: “O que fornecemos, na realidade, são observações sobre a 

história natural do homem; porém, não contribuições curiosas, e sim constatações das quais 

ninguém duvidou, e que escapam à observação somente porque estão continuamente diante de 

nossos olhos” (Wittgenstein, 1999, p. 127). Gebauer (2013) toma o conceito de formas de vida 

de Wittgenstein e aprofunda sua abrangência: a própria forma de ser do ser humano. Não apenas 

cultural e social, mas vários elementos são considerados pelo autor, como a corpórea. Podemos 

entender o pensamento antropológico de Wittgenstein ao observar como ele considera os gestos 

e o uso do corpo como parte da linguagem. Para ele, a linguagem é uma expressão corporal que 

é compreendida e aprendida pela comunidade através das práticas diárias e habituais (Gebauer, 

2013). 

Pode-se falar, então, de uma gramática corporal humana, pois se fôssemos seres 

diferentes fisicamente do que somos, se tivéssemos outros ou mais membros, duas bocas, ou se 

voássemos, nossas regras linguísticas e sociais, talvez seriam diferentes. “Se o corpo humano 

tivesse uma constituição totalmente diferente, se fosse, por exemplo imaterial ou assumissem 

novas formas constantemente, as regularidades especificamente humanas não poderiam ser 

produzidas” (Gebauer, 2013, p. 81). Se eu não tivesse “a sensação da capacidade de ‘me virar’, 

minha concepção de espaço seria essencialmente outra” (Wittgenstein, 2005, p. 102).  

 

Algumas vezes se diz: os animais não falam porque lhes faltam as faculdades 

espirituais. E isto significa: “eles não pensam, por isso não falam”. Mas: eles 

simplesmente não falam. Ou melhor: eles não empregam a linguagem — se 

não levarmos em conta as formas de linguagem mais primitivas. Ordenar, 

perguntar, contar, conversar, fazem parte de nossa história natural assim como 

andar, comer, beber, brincar (Wittgenstein, 1999, p. 36). 

Refletindo sobre a citação acima, Gottschalk (2016) pergunta se não haveria, então, algo 

que distinguisse o ser humano dos animais, independente das diferentes culturas? Não haveria, 

ao menos, uma “unidade básica da humanidade”? O máximo que Wittgenstein arrisca na 

direção de algo em comum é expresso por ele nas seguintes palavras: “poder-se-ia quase dizer, 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/emd


  

 

7 
Educação Matemática Debate 

v. 9, n. 16, p. 1-14, 2025 

  

 

o homem é um animal cerimonial. Isto é provavelmente em parte falso, em parte absurdo, mas 

há algo também de correto nisto” (Wittgenstein, 2022, p. 14). 

Assim, o filósofo nota que os seres humanos utilizam uma variedade de jogos de 

linguagem para interagir com o mundo, como ordenar, questionar, relatar e conversar, com a 

linguagem verbal estando profundamente integrada a essas diversas atividades humanas; e a 

maneira como andamos, bebemos ou falamos faz parte do nosso modo de viver. A linguagem 

não está separada dessas práticas que nos definem, tais práticas são parte da linguagem; as 

palavras não servem apenas para referir-se a significados externos, mas também para construir, 

formular e desenvolver conceitos. Importante destacar que Wittgenstein não passa a negar o 

caráter descritivo (ou referencial ou representativo) da linguagem, mas entende que essa não é 

mais sua única função, ela também tem função normativa, ou seja, constrói sentidos. A 

linguagem é dinâmica e se desenvolve a partir das relações humanas vividas e da interação com 

o mundo. É nesse contexto que ocorre a concordância entre os participantes que se engajam nos 

jogos de linguagem (Silveira, Teixeira Junior e Silva, 2018). 

Moreno (2005), também considera as formas de vida de modo amplo, entende que 

possuem um ancoradouro que não é constituído por princípios normativos, como as leis da 

natureza ou da razão, nem a ausência de qualquer princípio, mas é caracterizado por convenções 

de regras. A noção de formas de vida nas Investigações Filosóficas substitui a forma lógica do 

Tractatus Logico-Philosophicus, isto é, a noção de formas de vida é agora o critério que oferece 

o significado às proposições; antes, a forma lógica seria tal critério, ela daria a forma do fato 

para a proposição, agora tal forma não é uma correspondência figurativa, mas uma adequação 

à forma de vida, ou seja, adequamos as proposições em nossa linguagem usada de acordo com 

o modo que vivemos, ou melhor, com o modo que concordamos com os outros em viver.  

Por exemplo, não podemos dizer a cor de sua camisa é tristeza, pois sabemos que 

tristeza se adequa à noção de sentimento e não a uma cor, ou seja, nossa forma de vida nos 

ajuda a não cometer esse erro de significado, ela constrói as formas possíveis de uso da 

proposição. Vivemos de um modo, porque concordamos em viver assim. Definimos regras 

comuns para podermos nos compreender coletivamente. Sendo assim, os sentidos são 

construções intersubjetivas, não estão em um mundo ideal, em objetos da empiria ou na mente. 

Em Wittgenstein, as formas de vida são frutos da nossa própria natureza humana, ou 

seja, o modo como somos humanos, especialmente pela fala e comunicação de uma maneira 

distinta de outras espécies, dá origem às regras que seguimos atualmente. Assim, Wittgenstein 

conecta a linguagem à cultura, refletida nas nossas atividades diárias em sociedade. Isso mostra 

que os conceitos são vagos e não possuem definições exatas, mas sim um conjunto impreciso 

de regras. No entanto, isso não quer dizer que seu significado seja incerto, pois sabemos como 

utilizar as palavras corretamente nas situações em que nos encontramos. 

Sabemos como usar a palavra vermelho em diversas situações, como em sua camisa é 

vermelha, ele está vermelho de raiva, Moisés abriu o Mar Vermelho e parei porque o sinal está 

vermelho. A palavra vermelho não está vinculada a um único objeto ou fato, mas é aplicada em 

diferentes contextos para vários propósitos, variando seu uso conforme a situação. Embora não 

exista uma essência fixa do que significa vermelho, isso não impede que saibamos o que é a 

cor. Essas diferentes formas de uso da mesma palavra representam os jogos de linguagem. 

Portanto, consideramos viável uma compreensão antropológica a partir da segunda 

filosofia da linguagem de Wittgenstein. Iremos aprofundar este entendimento na seção seguinte, 

buscando entrelaçar com concepções da Educação Matemática, a partir de pressupostos 

filosóficos, que a embasem em/por uma antropologia dos usos linguísticos (Gottschalk, 2016). 

 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/emd


  

 

8 
Educação Matemática Debate 

v. 9, n. 16, p. 1-14, 2025 

  

 

4 Apontamentos para a Educação Matemática 

Nesta seção, buscaremos apontar nossa concepção de uma Educação Matemática em 

uma perspectiva antropológica de inspiração wittgensteiniana retomando um tema apresentado 

no início de nossa discussão: a questão da natureza do saber e de como o acessamos. Como 

vimos, o conhecimento, em particular o matemático, não é dado de antemão, nem está presente 

em uma realidade transcendental; é na linguagem que o ser humano cria, inventa os saberes 

matemáticos e os repassa às demais gerações e povos. Nesse sentido, numa perspectiva 

wittgensteiniana de Educação, enfatizaremos a natureza do saber matemático, o aprendizado 

por meio das regras, a necessidade do treino e o papel do professor enquanto responsável de 

transmitir o saber matemático acumulado pela humanidade. 

Pode-se dizer que nossa discussão até aqui foi epistemológica5, pois indicamos as 

formas como o conhecimento era compreendido antes da virada linguística, no 

idealismo/realismo. Passamos, a partir de Wittgenstein, a entender que o conhecimento não está 

em um lugar extralinguístico, seja em um mundo ideal, na empiria ou na mente (ou razão), mas 

ele se constrói nas intersubjetividades, isto é, entre os sujeitos, em processos linguísticos de 

comunicação e interação. 

Ao se falar em educação, muitos pesquisadores também têm se utilizado da filosofia de 

Wittgenstein, como Cristiane Gottschalk, Christopher Winch, Paul Standish, Alain Pierrot, 

entre outros. Na educação matemática, no Brasil, temos Marisa Silveira, Marta Pozzobon, 

Lourdes de Almeida (que foca na modelagem matemática), além de Antônio Miguel, Gelsa 

Knijnik, Denise Vilela e Samuel Bello, que estão mais alinhados com a Etnomatemática, área 

que apresenta alguns elementos mais próximos da Antropologia, como se vê em Costa (2008). 

Ainda, podemos destacar a teoria do pesquisador francês Yves Chevallard, denominada Teoria 

Antropológica do Didático, pertencente ao movimento da Didática Matemática Francesa. 

É perceptível, portanto, uma aproximação, mesmo que não expressa, entre as pesquisas 

em Educação Matemática que se valem das ideias de Wittgenstein e a Antropologia, na medida 

em que discutem as relações entre linguagem e conhecimento, linguagem e cultura, linguagem 

e aprendizado de Matemática, além da compreensão de uma Matemática desenvolvida pelos 

diversos povos humanos. 

Como se vê em estudos do tipo estado da arte sobre o uso das ideias de Wittgenstein na 

Educação, como o de Taveira e Meneghetti (2023) e o de Teixeira Junior (2018), há um 

destaque para os conceitos de jogos de linguagem e formas de vida, associados à questão 

cultural, social e humana, presentes na maior parte das pesquisas selecionadas por tais estudos. 

Isso se torna mais evidente quando observamos os métodos empregados nas investigações: 

observação etnográfica, pesquisa de campo, descrição de fatos e práticas humanas. Sendo 

assim, considerando o exposto no tópico anterior, quando esses autores se utilizam de 

Wittgenstein estão, ao nosso ver, se utilizando de um referencial antropológico.  

Quando nos referimos especificamente à Matemática, a perspectiva do segundo 

Wittgenstein aponta para aspectos antropológicos, vejamos. Em sua segunda fase, passamos a 

perceber uma abordagem diferente, associada ao seu novo pensamento em geral. Nas 

Investigações filosóficas Wittgenstein entende que as proposições matemáticas não são 

proposições lógicas, mas proposições gramaticais. Não se trata, porém, de considerar a 

Matemática como isolada das práticas humanas, ao contrário: é o seu uso civil, isto é, suas 

diversas aplicações em nossa vida que conferem à Matemática o papel de relevância que ocupa 

 
5 Importa destacar que Wittgenstein não teceu expressamente uma epistemologia, isto é, uma teoria sobre o conhecimento, 
muito menos uma teoria educacional, mas ao falar em grande volume sobre modos de conhecer, apreensão, mal-entendidos, 

confusões conceituais, ficam claras as possibilidades epistemológicas. Arley Moreno, filósofo brasileiro, chegou a construir 

uma epistemologia wittgensteiniana, denominada epistemologia do uso, expressa em Moreno (2005). 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/emd


  

 

9 
Educação Matemática Debate 

v. 9, n. 16, p. 1-14, 2025 

  

 

em nossa sociedade (Wittgenstein, 1987). 

Nas Observações sobre os Fundamentos da Matemática, Wittgenstein salienta que a 

Matemática é um fenômeno antropológico, tendo em vista as diversas funções exercidas, com 

diferentes propósitos em nossas práticas compartilhadas. Ele nos convida a refletir se “seria 

alguma surpresa se a técnica de cálculo tivesse uma família de aplicações?” (Wittgenstein, 

1987, p. 222), enfatizando a Matemática enquanto atividade humana. 

O segundo Wittgenstein reconhece que há diversos elementos nas formas mais básicas 

de simbolismo, mas todos esses elementos ainda são linguísticos. Embora haja um componente 

empírico na origem do simbolismo, esse componente continua a ser de natureza linguística. 

Existe um amálgama de informação com a linguagem, mas não conseguimos identificar 

exatamente onde se deu isso. Não sabemos por que uma pessoa ou um grupo decidiu nomear 

um objeto de uma determinada forma.  

Logo, não podemos afirmar que o empírico justifica a linguagem, mesmo que, 

originalmente, alguém tenha pensado que dois mais dois são quatro porque observou que a 

combinação de dois objetos com mais dois resulta em quatro, essa proposição agora é 

inteiramente linguística e normativa. E, mesmo que em algumas situações a proposição não se 

confirme — quando um dos objetos se perde, por exemplo —, isto não contradiz a regra 

matemática que garante que 2 + 2 são 4. Essa construção é linguística e, logo, é primordialmente 

humana.  

Tendo em vista nossa concepção de Matemática enquanto construção humana, realizado 

no decorrer da história e considerando que seu conhecimento é transmitido a outras gerações, 

entendemos que é possível pensar, então, em uma Educação Matemática numa perspectiva 

antropológica de inspiração wittgensteiniana. Ora, as pessoas escolhem ensinar determinados 

conteúdos considerando a importância historicamente comprovada que eles têm para a 

humanidade6. 

Assim, podemos dizer que a educação é um jogo de linguagem e é necessário um 

consenso entre jogadores. E como é possível manter essa concordância? Para Gebauer (2013), 

analisando em uma perspectiva claramente antropológica, Wittgenstein recorre para a 

necessidade de autorreferencialidade advinda do papel das regras. 

No jogo de linguagem, aos jogadores são atribuídos dois tipos de posições. Há 

o eu, que inicia um jogo e define qual jogo é jogado: quais são seu tema e sua 

estrutura. Em relação a ele, os cojogadores, se encontram no papel da pessoa 

abordada, você, que recebe as contribuições do eu, responde, comenta e 

eventualmente as corrige. [...] O modelo de jogo de Wittgenstein delineia a 

distribuição das posições do jogo como um processo dinâmico; cada 

cojogador pode, por princípio, assumir o papel do fazedor do jogo. Contanto 

que o jogo seja igualitário (Gebauer, 2013, p. 171). 

As regras garantem a normatividade do discurso, além disso, no jogo de linguagem, 

além do compromisso individual e da auto-relação, existe um comprometimento coletivo e um 

processo de interação entre os participantes. Wittgenstein (2003) dá a entender que a partir das 

regras se dá a aprendizagem, ele reflete neste trecho sobre como a negação pode ser aprendida 

por meio da ação.  

 
6 Poder-se-ia aqui adentrar em uma discussão sobre currículo, o que não é nosso interesse nesse momento. Deixamos tal 

observação, entretanto, na intenção de mostrar que a Educação Matemática é essencialmente uma prática humana, desde sua 

construção histórica como conhecimento, como nas definições curriculares, isto é, em seu ensino. 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/emd


  

 

10 
Educação Matemática Debate 

v. 9, n. 16, p. 1-14, 2025 

  

 
Dizemos a uma criança “Não, chega de açúcar” e o tiramos da frente dela. 

Assim, ela aprende o significado da palavra “não”. Se, enquanto dizíamos as 

mesmas palavras, houvéssemos lhe dado um pedaço de açúcar, ela teria 

aprendido a entender a palavra de maneira diferente. (Dessa maneira, ela 

aprendeu a usar a palavra, mas também a associar um sentimento particular a 

ela, a experimentá-la de uma maneira particular). (Wittgenstein, 2003, p. 41) 

Em outro trecho ele cita o ato de manter a porta fechada como uma declaração “não 

pode entrar” (Wittgenstein, 2003, p. 208). Aqui fica claro que as regras são ações humanas que 

podem ser tomadas como expressões da linguagem e em algum ponto se formularam como tais. 

Gebauer (2013. p. 63) entende que “se a linguagem adquire seus significados no trato com o 

mundo, seu aprendizado consiste, numa medida importante em ‘ajustar’ o aluno corporalmente 

para exigências do mundo”. Mais uma vez ele relaciona a linguagem às ações corporais 

humanas, mesmo que não de modo claramente intencional, somos levados pelas ações de outras 

pessoas a ter certos comportamentos.  

Silveira (2020), fundamentada em Wittgenstein, aponta que é através da aplicação das 

regras que o aprendiz entende o significado dos conceitos matemáticos, isso porque os 

significados se dão no uso compartilhado das expressões linguísticas, no interior dos jogos de 

linguagem, os quais são determinados por regras de sentido. Uma vez que o conhecimento é 

constituído pela linguagem, fazer matemática — na escola ou na academia — significa dominar 

essa linguagem. Pressupomos, portanto, possuir habilidades que dependem do domínio das 

técnicas matemáticas envolvidas. 

A partir disso, Gebauer (2013) reforça o que outros autores, como Gottschalk (2012) e 

Moreno (2005) também defendem que a compreensão não é um processo mental, mas um 

processo que funciona como uma ação prática. Isso fica claro em jogos de linguagem mais 

simples. Processos mais simples e básicos de comunicação mostram como é a linguagem, de 

fato. O problema é que quando adultos, já estamos em processos mais complexos e, por isso, 

pensamos, por exemplo, que as cores são algo mental ou uma percepção e não apenas como 

uma prática de seguir uma tabela, que indica a cor e o nome dela. Entendemos que isso pode 

parecer uma simplificação exagerada, mas aqui falamos de processos simples, o que 

Wittgenstein (1999) denomina de jogos preparatórios. Justamente esses são a base para 

podermos ter processos de comunicação mais complexos, mas que não deixam de ser ações 

práticas, construídas linguisticamente, mesmo que linguisticamente mais complexas.  

Gebauer (2013) indica que crianças buscam imitar os adultos por perceberem 

similaridades com eles e não com objetos inanimados e, nesse ponto, temos o elemento 

biológico humano. Percebemos desde os bebês recém-nascidos processos de imitação. Aqui 

Gebauer destaca mais uma vez a questão corporal humana relacionada às formas de vida. A 

maneira como os seres humanos se identificam entre si e utilizam esse reconhecimento na 

aprendizagem e no ensino de comportamentos revela uma interseção profunda entre natureza e 

cultura. 

No início, a criança imita, mas depois ela deve continuar sozinha. A criança aprende a 

regra e depois orienta sua ação por ela. Gebauer (2013, p. 149) diz que “a capacidade criativa 

do homem está na base do pensamento de Wittgenstein. O homem, como um ser ajustado, 

quando se apropria do jogo pela primeira vez, pode se ajustar novamente”. Destacamos, aqui, 

que o que não existe é uma aprendizagem sem uma base linguística construída historicamente 

pelos humanos, ou seja, a linguagem (o conteúdo) já existe e sobre ela se dão a aprendizagem 

e a compreensão, como uma ação prática e, a partir desses elementos, o ser humano pode 

contribuir, criar, mudar. Wittgenstein (2000) indica que para se ter dúvida é preciso 

anteriormente ter alguma certeza. Gottschalk (2008) esclarece que 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/emd


  

 

11 
Educação Matemática Debate 

v. 9, n. 16, p. 1-14, 2025 

  

 
da mesma forma que em seu cotidiano a criança incorpora crenças através de 

relatos e ações (“essa cadeira existe” ou “a montanha já existia há muitos anos 

atrás”), a autoridade do professor é veículo de outras crenças, que não são 

aprendidas pelo aluno, mas que são os pressupostos para que ele aprenda. É 

o modo como o professor expõe sua disciplina que imbui novas crenças, as 

quais se tornarão condições de significado para o conhecimento a ser 

transmitido, construindo-se, assim, nossas certezas primeiras, inquestionáveis 

(p. 89). 

O aluno interioriza e mostra isso de alguma forma, ele reage. É nesse sentido que ele 

constrói conhecimento, a partir das apresentações do professor, dos paradigmas. Ele, então, 

passa a saber falar sobre números, sobre triângulos, em contextos adequados. Mesmo que 

apareça um triângulo diferente dos que ele já viu, ele consegue ter parâmetros de comparação. 

O aluno pode construir sentidos, pois reage ao que lhe é apresentado e não no sentido de 

descoberta, ou seja, de uma construção natural, de algo que já estava “esquematicamente” ou 

“estruturalmente” em sua mente. 

Mas como o professor interpreta a regra para o aluno? (Posto que alguma 

interpretação ele há de dar.) Bem, como, senão através de palavras e 

treinamento? (Essa é uma idéia importante.). E o aluno interioriza a regra 

(assim interpretada) quando reage a ela de tal e tal modo. Mas o importante é 

o seguinte: que essa reação, que nos garante a compreensão, pressuponha 

como contexto determinadas circunstâncias, determinadas formas de vida e de 

linguagem. (Da mesma forma que, sem rosto, não há expressão facial alguma.) 

(Wittgenstein, 1987, p. 47). 

Moreno (2003) destaca que a linguagem possui ligações internas de sentido — não 

externas, dependentes de fatos extralinguísticos — e, assim, são fundadas no domínio das 

técnicas construídas no interior de formas de vida. Pensar, então, corresponde à atividade e à 

capacidade de estabelecer ligações internas e de elaborar, em seguida, raciocínios e inferências; 

corresponde à capacidade de deixar-se convencer por tais raciocínios e inferências, como, 

também, à capacidade de deixar-se persuadir por novos raciocínios e inferências a partir da 

aceitação de novas ligações internas. Enfim, pensar equivale à atividade de estabelecer normas 

para a organização significativa da experiência através da linguagem e no interior de formas de 

vida. O pensamento não descobre ligações internas de sentido, mas, permanentemente, cria e 

modifica ligações — assim como quando jogamos um jogo (Wittgenstein, 1999). 

Compreendemos que não é suficiente que alguém apenas afirme que compreendeu, é 

necessário verificar isso por meio de critérios. Nossos critérios de aprendizagem matemática 

são compartilhados pelos participantes dos jogos de linguagem e incluem a resolução de 

exercícios pelo aluno, a capacidade de usar a palavra (aplicar o conceito) corretamente em 

várias ocasiões, a habilidade de corrigir erros de outros, entre outros. É na prática, nos usos que 

o discente faz da linguagem, que ele mostra que compreendeu o que lhe foi ensinado.  

5 Considerações finais 

A Educação Matemática é um campo de pesquisa multidisciplinar, buscando 

fundamentar suas teorias em investigações próprias e se utilizando de estudos de outros campos 

do saber, como a filosofia, a linguística, a Matemática, a neurociência, a antropologia, entre 

outros. Tendo em vista essa compreensão, buscamos apontar nesse texto como a Educação 

Matemática pode ser entendida numa perspectiva antropológica, tendo como referência teórica 

as ideias do filósofo Wittgenstein. 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/emd


  

 

12 
Educação Matemática Debate 

v. 9, n. 16, p. 1-14, 2025 

  

 

A virada linguística trouxe novas compreensões no estudo da filosofia, com 

consequências para outras áreas, como a Educação. Uma vez que a linguagem passa a ser 

considerada como constituinte dos significados, o interesse pelos estudos sobre a linguagem 

cresce na Educação Matemática. Em diferentes vertentes notamos o interesse, como na 

alfabetização matemática, nos estudos sobre a tradução da linguagem matemática em situações 

de sala de aula, nas investigações sobre o papel da comunicação no aprendizado, bem como nas 

discussões sobre a natureza do conhecimento matemático e as consequências para o seu ensino. 

Ora, se a Antropologia é o estudo da humanidade sob diversos aspectos, a virada 

antropológica de Wittgenstein aponta para a constituição dos significados enquanto acordo 

entre os seres humanos, isto é, enquanto acordo nas formas de vida. Agimos de determinada 

maneira porque somos humanos. A linguagem matemática, em particular, é concebida enquanto 

conhecimento desenvolvido pelos seres humanos, acumulado ao longo do tempo, o qual deve 

ser repassado às demais gerações. 

Na discussão empreendida, argumentamos no sentido de uma compreensão da Educação 

Matemática numa perspectiva antropológica de inspiração wittgensteiniana. Tal reflexão nos 

aponta para a compreensão enquanto habilidade linguística do domínio das regras, para o treino 

enquanto condição de aprendizado — uma vez que o saber matemático está na sua linguagem 

— e no papel do professor enquanto aquele que tem a responsabilidade de transmitir esse saber. 

Dessa forma, entendemos que a construção, a criatividade por parte do discente, só é possível 

a partir de um aprendizado anterior, da introdução do aluno nos diversos jogos de linguagem 

da Matemática desenvolvida nas escolas. 

Tais apontamentos podem trazer a luz novos aspectos do saber matemático e, por 

consequência, vislumbres de como podemos ensiná-la, como o aluno aprende e pode ser 

criativo na sala de aula etc. Assim, buscamos contribuir para o debate sobre o ensino e o 

aprendizado em Matemática. Naturalmente, tendo em vista os limites de um ensaio teórico 

apresentado em um artigo, tais discussões merecem maior aprofundamento, que podem ser 

empreendidas em novos estudos ou pelo leitor interessado, compreendendo o papel das formas 

de vida humanas na construção e transmissão ao do conhecimento matemático.  

Referências  

BERNSTEIN, Richard. Experiência após a virada linguística. Tradução de Ana Guiomar 

Calazans. Cognitio, v. 14, n. 2, p. 291-318, jul./dez. 2013. 

BOUVERESSE, Jacques. L’animal cerimonial: Wittgenstein et l’anthropologie. Actes de la 

Recherche en Sciences Sociales, v. 16, n. 1, p. 43-54, 1977.  

COSTA, Helisângela Ramos. Antropologia e Etnomatemática: um diálogo possível para o 

ensino de Matemática. Educação, v. 33, n. 3, p. 509-524, set./dez. 2008. 

COSTA, Leandro. Algumas considerações sobre a possibilidade de um enfoque antropológico 

na filosofia de Ludwig Wittgenstein. Espaço Acadêmico, v. 15, n. 179, p. 52-60, 2016. 

DAS, Veena. Textures of the Ordinary: Doing Anthropology after Wittgenstein. New York: 

Fordham University Press, 2020. 

FONTES, Flávio Fernandes. O que é a virada linguística? Trivium: Estudos 

Interdisciplinares, v. 12, n. 2. p. 3-17, 2020. http://dx.doi.org/10.18379/2176-

4891.2020v2p.3  

GEBAUER, Gunter. O pensamento antropológico de Wittgenstein. Tradução de Milton 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/emd
http://dx.doi.org/10.18379/2176-4891.2020v2p.3
http://dx.doi.org/10.18379/2176-4891.2020v2p.3


  

 

13 
Educação Matemática Debate 

v. 9, n. 16, p. 1-14, 2025 

  

 

Camargo Mota. São Paulo: Edições Loyola, 2013. 

GLOCK, Hans-Johann. Dicionário Wittgenstein. Tradução de Helena Martins. Rio de Janeiro: 

Jorge Zahar, 1998.  

GOTTSCHALK, Cristiane Maria Cornelia. A construção e transmissão do conhecimento 

matemático sob uma perspectiva wittgensteiniana. Caderno Cedes, v. 28, n. 74, p. 75-96, 

jan./abr. 2008. https://doi.org/10.1590/S0101-32622008000100006  

GOTTSCHALK, Cristiane Maria Cornelia. A perspectiva antropológica filosófica de 

Wittgenstein e o conceito de homem na Educação. International Studies on Law and Education, 

n. 23, p. 51-60, 2016. 

GOTTSCHALK, Cristiane Maria Cornelia. O conceito de compreensão: a mudança de 

perspectiva de Wittgenstein após uma experiência docente. International Studies on Law and 

Education, v. 12, p. 49-56, set./dez. 2012.  

HACKER, Peter. Wittgenstein: sobre a natureza humana. Tradução de João Vergílio Gallenari 

Cuter. São Paulo: Editora UNESP, 2000. 

JACORZYNSKI, Witold. La filosofía de Ludwig Wittgenstein como una nueva propuesta para 

la Antropología y las Ciencias Sociales. Sociológica, v. 26, n. 74, p.177-204, sep./dic. 2011.  

LAPLANTINE, François. Aprender Antropologia. Tradução de Marie-Agnès Chauvel. São 

Paulo: Brasiliense, 1987. 

MORENO, Arley Ramos. Descrição fenomenológica e descrição gramatical: idéias para uma 

pragmática filosófica. Revista Olhar, v. 4, n. 7, p. 94-139, jul./dez. 2003. 

MORENO, Arley Ramos. Introdução a uma epistemologia do uso. Caderno CRH, v. 25, n. 2, 

p. 73-95, 2012.  

MORENO, Arley Ramos. Introdução a uma pragmática filosófica: de uma concepção de 

Filosofia como atividade terapêutica a uma Filosofia da Linguagem. Campinas: Editora da 

Unicamp, 2005. 

MORENO, Arley Ramos. Pragmática da relação/propriedade interna. doispontos, v. 6, n. 1, p. 

145-166, abr. 2009. https://doi.org/10.5380/dp.v6i1.16674  

MORENO, Arley Ramos. Uma concepção de Atividade Filosófica. Cadernos de História e 

Filosofia da Ciência, v. 14, n. 3, p. 275-302, jul./dez. 2004. 

SCHMITZ, François. Wittgenstein. Tradução de José Oscar de Almeida Marques. São Paulo: 

Liberdade, 2004. 

SILVEIRA, Marisa Rosâni Abreu. Gramática da Matemática e seus usos. Educação 

Matemática Debate, v. 4, n. 10, p. 1-16, 2020. https://doi.org/10.46551/emd.e202020  

SILVEIRA, Marisa Rosâni Abreu; SILVA, Paulo Vilhena; TEIXEIRA JUNIOR, Valdomiro. 

A objetividade matemática e o relativismo na Educação Matemática. Educação Matemática 

Debate, v. 2, n. 4, p. 9-30, jan./abr. 2018. https://doi.org/10.24116/emd25266136v2n42018a01  

TAVEIRA, Flavio Augusto Leite; MENEGHETTI, Renata Cristina Geromel. Um olhar para 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/emd
https://doi.org/10.1590/S0101-32622008000100006
https://doi.org/10.5380/dp.v6i1.16674
https://doi.org/10.46551/emd.e202020
https://doi.org/10.24116/emd25266136v2n42018a01


  

 

14 
Educação Matemática Debate 

v. 9, n. 16, p. 1-14, 2025 

  

 

algumas produções wittgensteinianas em Educação Matemática no Brasil e seus 

desdobramentos para Práticas Educativas em Matemática. Hipátia, v. 8, n. 1, p. 45-56, 2023. 

TEIXEIRA JUNIOR, Valdomiro. A linguagem como ponto de partida: os caminhos da 

Filosofia após a virada linguística. Cognitio-Estudos, v. 17, n. 2, p. 291-302, 2020. 

https://doi.org/10.23925/1809-8428.2020v17i2p291-302  

TEIXEIRA JUNIOR, Valdomiro. Contextualização e valorização em Wittgenstein: discussões 

na relação entre Educação Matemática e Educação do Campo. Acta Scientiarum, v. 40, n. 3, 

jul./set. 2018. https://doi.org/10.4025/actascieduc.v40i3.37801  

WITTGENSTEIN, Ludwig. Da certeza. Tradução de Maria Elisa Costa. Lisboa: Edições 70, 

2000.  

WITTGENSTEIN, Ludwig. Gramática Filosófica. Tradução de Luís Carlos Borges. São Paulo: 

Edições Loyola, 2003. 

WITTGENSTEIN, Ludwig. Investigações filosóficas. Tradução de José Carlos Bruni. São 

Paulo: Nova Cultural, 1999. 

WITTGENSTEIN, Ludwig. Observaciones sobre los fundamentos de la Matemática. 

Traducción de Isidoro Reguera. Madrid: Alianza Editorial, 1987. 

WITTGENSTEIN, Ludwig. Observações Filosóficas. Tradução de Adail sobral e Maria Stela 

Gonçalves. São Paulo: Loyola, 2005. 

WITTGENSTEIN, Ludwig. Observações sobre o Ramo de Ouro de Frazer. Tradução de João 

José Rodrigues Lima de Almeida. Curitiba: Horle Books, 2022. 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/emd
https://doi.org/10.23925/1809-8428.2020v17i2p291-302
https://doi.org/10.4025/actascieduc.v40i3.37801

