
 

ANTROPOLOGIA E RELIGIÃO: ANÁLISE DA FESTA DE 
MARIA MACHADO 

Antropología y religión: análisis de la fiesta de María Machado 

Anthropology and religion: analysis of the feast of Maria Machado 

 
 

Givanilton de Araújo Barbosa1 

 

Resumo:  
Este estudo2 analisa a “Festa de Maria Machado”, tem por objetivo identificar a festa e como ela foi pensada e 
criada, leva em conta a noção de religiosidade popular e festa entre o sagrado e o profano, caracteriza os 
acontecimentos referentes à sua origem, manutenção e continuidade. Metodologicamente, subsidia-se através de 
estudos bibliográficos e de relatos orais. A festa foi idealizada pela própria organizadora, onde usa seu nome 
conhecido popularmente na localidade. Trata-se da celebração que foi criada por Maria Machado quanto a sua 
devoção ao São Sebastião, os primeiros festejos iniciaram num pequeno povoado na zona rural e 
consequentemente passou a residir num bairro da zona urbana da mesma cidade. Por fim, a celebração continua, 
embora fossem acrescentadas as bandas de forró eletrônico conforme as articulações políticas locais. Maria 
Machado não é mais viva, mas deixou seu legado de devoção entre o sagrado e profano. 
Palavras-chave: Religiosidade popular. Festa popular. Maria Machado. 
 
Resumen: 
Este estudio analiza el «Festival de María Machado» con el objetivo de identificar el festival y su concepción y 
creación. Se examina la noción de religiosidad popular y la interacción entre lo sagrado y lo profano, 
caracterizando los eventos relacionados con su origen, mantenimiento y continuidad. Metodológicamente, se 
basa en estudios bibliográficos y relatos orales. El festival fue concebido por la propia organizadora, quien 
utilizó su nombre popular en la localidad. Se trata de una celebración creada por María Machado en devoción a 
San Sebastián. Las primeras festividades comenzaron en un pequeño pueblo rural y posteriormente se 

2 Foram apresentados os resultados parciais desta pesquisa no 3º simpósio Nordeste da associação brasileira de 
história das religiões – ABHR: “Religião, Direitos Humanos e Laicidade: Resistências, Diversidades e 
Sensibilidades” que foi realizado na Universidade Federal da Paraíba no ano de 2020 em João Pessoa, como 
também foram publicados nos anais do referido evento pelo Fogo editorial. 

1 Mestre em Antropologia Social e Licenciado em Ciências Sociais pela Universidade Federal da Paraíba 
(UFPB), e graduando de Pedagogia: Educação do Campo pela mesma instituição. Lattes: 
http://lattes.cnpq.br/7215509323122028 Orcid: https://orcid.org/0000-0002-6953-6204 E-mail: 
gab2@academico.ufpb.br 

 

 Revista Alteridade, Montes Claros – MG, v. 7, n. 2,  jul./dez.-2025. ISSN 2526-3749 

Artigo submetido em: 15 de outubro de 2025. 
Artigo aceito em: 05 de novembro de 2025. 
   p. 12-24. DOI: 10.46551/alt0702202502      

             
 

12 

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/alteridade
http://lattes.cnpq.br/7215509323122028
https://orcid.org/0000-0002-6953-6204
mailto:gab2@academico.ufpb.br
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.pt_BR


BARBOSA, GIVANILTON DE ARAÚJO, Antropologia e religião: análise da festa de Maria Machado… 

trasladaron a un barrio urbano de la misma ciudad. Actualmente, la celebración continúa, aunque se han 
incorporado grupos de forró electrónico en función de las dinámicas políticas locales. María Machado ya no 
vive, pero dejó un legado de devoción entre lo sagrado y lo profano. 
Palabras-clave: Religiosidad popular. Fiesta popular. Maria Machado. 
 
Abstract:  
This study analyzes the "Maria Machado Festival," aiming to identify the festival and how it was conceived and 
created. It considers the notion of popular religiosity and the interplay between the sacred and the profane, 
characterizing the events related to its origin, maintenance, and continuity. Methodologically, it is based on 
bibliographic studies and oral accounts. The festival was conceived by the organizer herself, using her popularly 
known name in the locality. It is a celebration created by Maria Machado in devotion to Saint Sebastian. The first 
festivities began in a small rural village and subsequently moved to an urban neighborhood in the same city. 
Finally, the celebration continues, although electronic forró bands have been added according to local political 
articulations. Maria Machado is no longer alive, but she left her legacy of devotion between the sacred and the 
profane. 
Keywords: Popular religiosity. Popular festival. Maria Machado. 

 
 

Introdução      

Este estudo se concentra no campo da antropologia da religião uma proposta para pensar a 

religiosidade popular e festa do campo à cidade, trata-se de contribuições antropológicas para a 

valorização de uma identidade cultural local, da construção do imaginário social e de várias 

relações simbólicas partindo da individualidade para a coletividade. 

​ Ao levar em conta tipos de crenças que foram classificadas buscando expressar suas 

afinidades e distinções naturais, Malinowski (1986) caracteriza em ideias sociais ou dogmas as 

crenças incorporadas nas instituições, nos costumes, nas fórmulas mágico-religiosas, nos rituais e 

nos mitos. O autor ainda afirma que as crenças essencialmente estão relacionadas e caracterizadas 

pelos elementos emocionais expressos no comportamento.  

​ Nada obstante, a interpretação dos dogmas consiste nas explicações ortodoxas de 

especialistas, geralmente estão carregadas de opiniões populares e gerais formuladas pela maioria 

dos membros de uma comunidade e especulações individuais. De acordo com Malinowski (1986, p. 

157) ao estudar um conjunto de crenças, “busca-se demonstrar a dimensão e a profundidade social 

em termos quantitativos e qualitativos em cada item de uma crença”. 

​ Já Durkheim (1996) discute a noção do totemismo, destaca que há a predominância da 

existência da crença no totem quando se leva em conta que há um ancestral em que o indivíduo 

deposita sua fé e devoção. O autor afirma também que “as crenças são de natureza manifestamente 

religiosa, já que implicam uma classificação das coisas em sagradas e profanas, é inseparável da 
 

 
Revista Alteridade, Montes Claros – MG, v. 7, n. 2,jul./dez.-2025. 

 
 

 
13 



BARBOSA, GIVANILTON DE ARAÚJO, Antropologia e religião: análise da festa de Maria Machado… 

organização social” (DURKHEIM, 1996, p. 165). Durkheim infere que para Tylor e Wilken, “o 

totemismo seria uma forma particular do culto dos antepassados; a doutrina da transmigração das 

almas, certamente muito difundida, e que teria servido de transição entre esses dois sistemas 

religiosos” (1996, p.166). 

Religião, um sistema cultural 

​ A religião como um sistema cultural (Turner, 1974), (Durkheim, 1996), (Weber, 2004) 

diz respeito ao conjunto de crenças que foram criadas e ao longo do tempo difundidas pela 

coletividade. Ao definir a religião como sistema cultural, Clifford Geertz (1989, p. 101) analisa e 

descreve densamente enquanto fenômeno social, se revelando num objeto de estudo necessário 

para compreender a sua dimensão cultural e religiosa. 

​ De acordo com Geertz (1989, p. 103), “os símbolos sagrados funcionam para sintetizar o 

ethos de um povo, o tom, o caráter e a qualidade da sua vida, seu estilo e disposições morais e 

estéticas e sua visão de mundo”. O autor discute a crença e a prática religiosa de um grupo afirmando 

que ela permite: 
 

Demonstrar representar um tipo de vida idealmente adaptado ao estado de coisas atual que a 
visão de mundo descreve, enquanto essa visão de mundo torna-se emocionalmente 
convincente por ser apresentada como bem arrumada para acomodar tal tipo de vida. O 
problema do significado em cada um dos seus aspectos de transição, de como os aspectos se 
funde gradativamente, de fato, em cada caso particular, que espécie de influência recíproca 
existe entre os sentidos do analítico e do emocional (GEERTZ, 1989, p. 104). 

 
Por outro lado, é justamente em termos de um simbolismo religioso, um simbolismo que 

relaciona a esfera de existência do homem a uma esfera mais ampla dentro da qual se concebe que 

ele repouse, que tanto a afirmação como a negação são feitas (GEERTZ, 1989, p. 124-127). No 

ponto de vista do autor, o mundo da vida cotidiana, sem dúvida em si mesmo é um produto cultural, 

uma vez que é enquadrado em termos das concepções simbólicas do fato obstinado passado de 

geração a geração, é a cena estabelecida e o objeto dado de nossas ações. 

 Nessa perspectiva, Geertz (1989) ao analisar o evento, sobretudo, na ótica da crença 

religiosa tem sido apresentada, habitualmente, como uma característica homogênea de um 

indivíduo, como seu local de residência, seu papel ocupacional, sua posição de parentesco e assim 

por diante.  

 
 

Revista Alteridade, Montes Claros – MG, v. 7, n. 2,jul./dez.-2025. 

 
 

 
14 



BARBOSA, GIVANILTON DE ARAÚJO, Antropologia e religião: análise da festa de Maria Machado… 

Por outro lado, Geertz (1989) trata a crença religiosa no meio do ritual, situando à pessoa em 

sua totalidade e transportando-a no que lhe concerne para outro modo de existência, ou seja, a 

crença religiosa é como um pálido e relembrado reflexo dessa experiência na vida cotidiana e não é 

precisamente a mesma coisa, a falha na compreensão disso levou a alguma confusão, 

principalmente em relação ao problema da chamada mentalidade primitiva de uma “natureza do 

pensamento primitivo” (p. 136). 

Ao situar a religião como estudo investigativo antropológico, Geertz (1989, p. 140) destaca a 

importância da religião que está na capacidade de servir, tanto para um indivíduo como para um 

grupo, de um lado, como fonte de concepções gerais, embora diferente, do mundo, de si próprio e 

das relações entre elas, seu modelo da atitude e de outro, das disposições mentais enraizadas, mas 

nem por isso menos distinta  de seu modelo para a atitude. A partir dessas funções culturais fluem, 

por sua vez, as suas funções social e psicológica. 

Para Geertz (1989, p. 144), a religião nunca é apenas metafísica. Em todos os povos as 

formas, os veículos e os objetos de culto são rodeados por uma aura de profunda seriedade moral. 

Além do mais, o autor afirma que “em todo lugar, o sagrado contém em si mesmo um sentido de 

obrigação intrínseca, ele não apenas encoraja a devoção como exige; não apenas induz a aceitação 

intelectual como reforça o compromisso emocional”. 

Portanto, o objeto deste estudo define-se como a “Festa de Maria Machado”, que se realiza 

anualmente no mês de janeiro em meados do dia 20 onde os festejos ocorrem durante uma semana, 

ela está vinculada a fé e devoção católica ao São Sebastião. Em suma, a festa de Maria Machado 

integra celebrações religiosas, parque de diversões e apresentações culturais como grupo de pífanos 

e grupos musicais. Atualmente as celebrações são realizadas tanto em homenagem a Maria 

Machado que foi a idealizadora da festa quanto ao São Sebastião envolvendo o público comunitário 

e regional. 

 

A festa de Maria Machado 

 
Conforme foi apresentado por Barbosa (2020, p. 645) a Festa de Maria Machado é uma 

celebração religiosa em devoção ao São Sebastião que iniciou por volta da década de 1970 no sítio 

retiro na zona rural do município de Itatuba-PB, em média de 115 km de João Pessoa capital 

 
 

Revista Alteridade, Montes Claros – MG, v. 7, n. 2,jul./dez.-2025. 

 
 

 
15 



BARBOSA, GIVANILTON DE ARAÚJO, Antropologia e religião: análise da festa de Maria Machado… 

paraibana. Ela acontece anualmente por volta do dia 20 de janeiro, embora a sua organização 

inicia-se por volta do mês de setembro do ano anterior. Iniciou-se de forma individual que ao longo 

do tempo alcançou proporções significativas e simbólicas pela coletividade, ganhando formas e 

expressões culturais próprias. 

Assim, os primeiros preparativos da Festa de Maria Machado se iniciaram em sua própria 

residência, anos depois, Maria Machado passa a morar em um bairro da zona urbana da mesma 

cidade. Maria Machado não é mais viva, mas deixou seu legado singular e, sobretudo sua devoção 

entre o sagrado e profano, tornando um passado vivo. 

 Ao se mudar para morar na zona urbana Maria Machado e sua “Festa de Maria Machado” 

ganhou mais especificidades culturais e religiosas vinculadas ao catolicismo, dessa maneira, não 

deixou de praticar suas ações culturais de origem rural e religiosa, cada vez mais vinculada a 

celebração da espiritualidade a São Sebastião. Consequentemente, as celebrações ganharam 

notoriedade popular e passaram a ser dedicada a idealizadora da festa, que desde o início teve o seu 

próprio nome. 

Deste modo, enquanto objeto de estudo os fenômenos sociais requerem pesquisa empírica e 

acadêmica para a sua compreensão. Centrado no campo da Antropologia da Religião, está situado 

no que diz respeito à formação da identidade cultural brasileira, através das manifestações culturais 

imbricadas na religiosidade popular que são caracterizadas nos princípios da pessoalidade, fé e 

devoção à imagem sacra e espiritualidade. Além do mais, há a criatividade persuasiva com base na 

crença religiosa de mobilização comunitária, fazendo com que haja significativo reconhecimento 

desta crença, aceitação e integração da comunidade. 

Portanto, este estudo etnográfico identifica a “Festa de Maria Machado” na constituição da 

identidade cultural e religiosa do município de Itatuba e região, que teve o percurso inicial no 

campo e transferindo-se para a cidade, reconhece e valoriza a festa como potencial de 

desenvolvimento do patrimônio cultural local. Ao aprofundar o estudo de forma processual, espera 

incentivar o contato dialógico com essa realidade sociocultural, onde iniciou os usos de métodos e 

técnicas de abordagem à pesquisa antropológica. 

 
 
 
 

 
 

Revista Alteridade, Montes Claros – MG, v. 7, n. 2,jul./dez.-2025. 

 
 

 
16 



BARBOSA, GIVANILTON DE ARAÚJO, Antropologia e religião: análise da festa de Maria Machado… 

Caminhos da etnografia 

 
A “Festa de Maria Machado” foi idealizada por Maria Machado, onde sua celebração se deu 

pela devoção a São Sebastião que recebeu seu próprio nome como era conhecida na localidade, a 

comemoração permaneceu com o nome da idealizadora. Em suma, possui especificidades próprias 

caracterizadas na fé católica e devoção, que teve uma transição, surgiu com a idealizadora onde ela 

residia num pequeno povoado na zona rural e com o passar dos anos a Maria Machado foi morar na 

zona urbana num bairro com pouca infraestrutura, onde continuou a realizar anualmente sua 

festividade.  

Após o falecimento de Maria Machado foi dada a continuidade da realização da 

comemoração da festa pela comunidade local, agora, tanto para homenagear a idealizadora da festa 

que foi Maria Machado quanto para celebrar o dia de São Sebastião com o objetivo da manutenção 

e permanência da realização da festa anualmente.  

 Ou seja, ao longo do tempo a festa permaneceu com suas características principais 

idealizadas na zona rural, mas que também passou a ter novos incrementos, traços urbanos com a 

participação de outros grupos sociais e políticos da cidade, patrocínios, bandas de forró eletrônico, 

parque de diversões, a tradicional banda de pífanos e etc e especialmente a colaboração comunitária 

desde a organização a realização da festa. 

​ O percurso metodológico buscou exercitar os métodos e técnicas de pesquisa 

antropológica sobre a antropologia da religião (TURNER, 1974), (MALINOWSKI, 1986, p. 

156-157), (DURKHEIM, 1996, p. 166), (VELSEN, 1987, p. 355), (NADEL, 1987, p. 56). Foi 

realizada a coleta de relatos orais e da sistematização desses dados, onde buscou a relação do 

objeto de estudo com as perspectivas epistemológicas para pensar e refletir a religião como 

sistema cultural (Geertz, 1989, p. 101). 

Ainda como percurso metodológico foi adotado a abordagem qualitativa amparada nos 

conhecimentos de antropologia da religião, como também aderiu aos estudos de história de vida 

(BOSI, 1979), memória individual e memória coletiva (POLLAK, 1989) e da coleta de relatos orais 

(QUEIROZ, 1988). 

 
 
 

 
 

Revista Alteridade, Montes Claros – MG, v. 7, n. 2,jul./dez.-2025. 

 
 

 
17 



BARBOSA, GIVANILTON DE ARAÚJO, Antropologia e religião: análise da festa de Maria Machado… 

Relatos orais 

 
Os relatos orais foram os principais fundamentos para contextualizar a festa de Maria 

Machado (QUEIROZ, 1988), por exemplo, Maria Machado saia de casa em casa pedindo 

mantimentos e ajuda aos amigos da cidade e região em cidades vizinhas para fazer a homenagem ao 

São Sebastião, também foi construída uma capela que era o sonho de Maria Machado para a 

continuidade da homenagem ao São Sebastião. 

Atualmente continuam os mesmos festejos comemorativos como a colaboração de setores 

públicos e apoio da comunidade. A festa como um todo, há a parte lúdica com parque infantil, 

barracas de comidas típicas e as comemorações religiosas ao santo e  em nome de Maria Machado. 

De acordo com os recursos financeiros disponibilizados pode possibilitar a contratação de grupos 

atrações musicais, há a permanência anualmente da participação de uma banda de pífaros para os 

cortejos e oferendas com apoio comunitário. 

 

A origem da celebração,  religiosidade e festa de Maria Machado 

 
É um estudo interpretativo da cultura, que “representa um esforço para aceitar a 

diversidade entre várias maneiras que seres humanos têm de construir suas vidas no processo de 

vivê-las” (Geertz, 1997, p. 29). Diante disso, ao conversar com uma interlocutora a noite na calçada 

de sua vizinha, pergunto como aconteceu a idealização da “Festa de Maria Machado”, nesse 

momento era uma roda de conversa sobre a origem da festa e da devoção que Maria Machado teve 

por são Sebastião. Ao conversar com dona Maria, uma voluntaria da organização da festa desde 

seus primórdios, ela relata que: 

 
“Olhe, eu era menina e Maria Machado já fazia sua comemoração a São Sebastião, hoje to 
com 62 anos de idade, em 1970 já fazia a festa, ela saia pedindo ajuda as famílias dos sítios 
nos povoados rurais da região, ela pedia de porta em porta ajuda para fazer a festa em 
homenagem a São Sebastião, as famílias ajudava com alimentos doava animais para fazer 
bingo e arrecadar dinheiro. Hoje a gente faz organiza uma festinha para homenagear a 
devoção dela por São Sebastião, ela fazia com muito amor, muita fé, ela gostava demais de 
fazer os preparativos. O fazer da festa era algo significativo e enriquecedor para a vida de 
Maria Machado como também seu gosto e apreço em organizar os festejos e oferendas ao 
santo em sua própria residência, na frente de sua moradia ainda na zona rural instalava-se 
um parque infantil, que ali, as crianças também pudessem brincar com suas famílias, os 
adultos localizavam-se na seresta, um espaço destinado para músicos apresentarem seu 

 
 

Revista Alteridade, Montes Claros – MG, v. 7, n. 2,jul./dez.-2025. 

 
 

 
18 



BARBOSA, GIVANILTON DE ARAÚJO, Antropologia e religião: análise da festa de Maria Machado… 

trabalho, de forma geral, o divertimento e lazer para os visitantes”. Os primeiros 
preparativos sagrados em devoção ao “São Sebastião” iniciavam-se dentro de sua 
residência com as imagens do santo, rezas, agradecimentos, ramalhetes de flores junto a 
imagem do santo. A celebração realiza-se anualmente no mês de janeiro, os preparativos 
iniciam no mês de agosto ou setembro com o pedido de colaboração nas comunidades 
circunvizinhas como também ao setor público municipal. A festa religiosa conta com a 
colaboração dos familiares, mas, sobretudo da comunidade e vizinhança, amigos e amigas 
de longas datas que teve e mantiveram o respeito a Maria Machado e a sua devoção. 
Atualmente, a celebração conta com apoio dos filhos e filhas dos que já colaboravam desde 
a criação da festa. A “Festa de Maria Machado” não faz parte do calendário de festividades 
e datas comemorativas do município, não ocorrendo o reconhecimento da municipalização 
da festa. Em vias de fato, por mais que diversas gestões do município colaboravam com as 
comemorações desde o início da festa, porém não ocorreu de forma efetiva aderência 
significativa quanto ao repasse anual de recurso financeiro. Por mais que a festa possui 
valor simbólico imaterial, tem importância pros comerciantes do bairro, já tem a criação 
desse imaginário da festa na população, mas não tem a devida valorização e 
reconhecimento pelo setor público local, a gente queria a valorização ajuda da prefeitura de 
forma efetiva para ajudar a fortalecer, as vezes tem ajuda da prefeitura as vezes depende 
mais de qual político que tá como prefeito. Mas tem a participação da igreja da cidade, tem 
a participação popular porque quando a gente faz a festa organiza tudo na rua da casa de 
Maria Machado, e os festejos e parques é tudo aberto pra todo mundo participar, o cortejo 
feito com a banda de pífaro todo mundo pode participar, é uma festa do povo, é uma festa 
pública, permanecendo uma festa da comunidade” (Dona Maria, desde sua infância é 
voluntária da festa de Maria Machado, 2018). 
 

Em suma, a festa de Maria Machado é uma festa da comunidade que tomou grandes 

proporções no município e região, foi através da religiosidade popular e devoção ao São Sebastião 

que Maria Machado construiu importante legado cultural, simbólico e tradição local. Outra 

característica da festa se deu pela sua dualidade entre o rural e o urbano, ou seja, antes Maria 

Machado na zona rural fazia uma grande mobilização cultural com teor fortemente religioso de 

forma pessoal em nome do São Sebastião, já próximo dos anos 90 Maria Machado se mudou para a 

zona urbana, uma localidade caracterizada como periférica na época, assim, deu a continuidade à 

celebração em sua residência conforme fazia anualmente. 

Além do mais, seu sonho era ter as devidas condições econômicas para construir uma capela 

em nome de sua devoção ao São Sebastião, mobilizou toda a comunidade e colaboradores para 

aderirem à oferta de material de construção para a construção da capela, assim que conseguiu o 

material de construção, construiu o templo no final do quintal de sua casa, anos depois, a capela foi 

realocada para um terreno na mesma rua e bairro que residia. Após o falecimento de Maria 

Machado, a festa passou a ter um duplo significado de valor,  honra e respeito pela dedicação de 

Maria Machado como também à sua devoção ao São Sebastião. 

Já na capela acontecem missas, rezas e noitários, a igreja católica matriz da cidade também 

contribui com a celebração dando essa legitimidade. No mês de maio, ocorrem no turno da noite 
 

 
Revista Alteridade, Montes Claros – MG, v. 7, n. 2,jul./dez.-2025. 

 
 

 
19 



BARBOSA, GIVANILTON DE ARAÚJO, Antropologia e religião: análise da festa de Maria Machado… 

reuniões de rezas ao terço, na qual cada família é convidada e que pode fazer doações à capela. Há 

missas ou pequenas comemorações em todo o curso do ano, não há um calendário efetivo de 

comemorações da capela, quando há um voluntário a requerer tal comemoração ocorre a 

mobilização comunitária. 

A Festa de Maria Machado quando passou a ser realizada na zona urbana, sem dúvida, 

tomou maior proporção, ou seja, ficou mais conhecida na cidade e região. Quanto a festa profana, 

acontece a sociabilidade através do consumo de bebidas, barracas de comidas típicas, há a banda de 

pífaros na qual está para seguir os pequenos cortejos da celebração como uma anunciação de uma 

representatividade imaginária e simbólica como forma de homenagem a São Sebastião e agora 

também a Maria Machado. 

Assim, a participação da banda de pífaro é um dos marcos de toda a festa desde sua origem 

na zona rural do pequeno povoado de Retiro e que permanece até hoje como uma das identidades e 

características que marcam a festa. 

Já as atrações musicais, como bandas de forró eletrônico começaram a fazer parte da festa, 

isso acontece quando a gestão da prefeitura municipal colabora neste sentido, isso se dá como forma 

de patrocínio, onde há a participação de comerciantes da cidade como forma de dar publicidade ao 

comércio local.  

Maria Machado colocou em prática seus ideais e sua criatividade e mobilização através de 

sua crença popular, fé e devoção ao São Sebastião. Criou e deu significados no tempo e no espaço a 

sua festa e uma maneira de integração social, na qual pode contemplar diversas gerações no âmbito 

do sagrado e do profano. O parque infantil possibilita as crianças serem socializadas no cerne da 

celebração, adolescentes, adultos, homens e mulheres e, sobretudo os idosos a contemplar e cultuar 

sua religiosidade. Já a festividade profana possibilita a construção de novos laços socioculturais 

para celebrações do presente e futuras. 

 

Contribuições antropológicas 

 
 A festa de Maria Machado é um objeto de estudo etnográfico, uma visão investigativa sobre 

a religiosidade popular na qual foi direcionada para investigar como foi constituída a festa, exemplo 

é que ela está vinculada a uma sabedoria individual e atrelada ao sentimento de coletividade dos 

 
 

Revista Alteridade, Montes Claros – MG, v. 7, n. 2,jul./dez.-2025. 

 
 

 
20 



BARBOSA, GIVANILTON DE ARAÚJO, Antropologia e religião: análise da festa de Maria Machado… 

sujeitos que contribuem para a organização da festa, bem como dos demais participantes de forma 

direta e indireta.  

As contribuições antropológicas se dão no reconhecimento empírico e na sistematização 

desse saber local relacionando-o com a ciência antropológica, tendo em vista que não há um estudo 

minucioso e nem se quer registros e documentos oficiais institucionalizados enquanto patrimônio 

cultural sobre a festa popular e religiosa católica. 

Ou seja, quanto ao objeto de estudo do antropólogo, ou o objeto da Antropologia Social quer 

historicamente quer quanto à orientação total de seu enfoque relaciona-se à compreensão dos povos 

nativos, das culturas que criaram e dos sistemas sociais nos quais vivem e agem (NADEL, 1987, p. 

49).   

Nadel (1987, p. 56) afirma também que o antropólogo será diferenciado pelo papel 

ocupacional que tem de desempenhar por ser um observador científico, sempre curioso e fazendo 

perguntas, “penso que esta é a condição do trabalho antropológico e é esta condição que devemos 

justificar e explicar para as pessoas as quais estamos trabalhando”. 

A festa de Maria Machado é caracterizada pela religiosidade e pela festa popular, é um 

patrimônio cultural imaterial onde valoriza a identidade cultural de um povo. Desse modo, o 

patrimônio imaterial está previsto no artigo 216 da constituição de 1988 que caracteriza dentro da 

imaterialidade as festas populares: 
Art. 216. Constituem patrimônio cultural brasileiro os bens de natureza material e imaterial, 
tomados individualmente ou em conjunto, portadores de referência à identidade, à ação, à 
memória dos diferentes grupos formadores da sociedade brasileira, nos quais se incluem: I - 
as formas de expressão; II - os modos de criar, fazer e viver; III - as criações científicas, 
artísticas e tecnológicas; IV - as obras, objetos, documentos, edificações e demais espaços 
destinados às manifestações artístico-culturais; V - os conjuntos urbanos e sítios de valor 
histórico, paisagístico, artístico, arqueológico, paleontológico, ecológico e científico 
(CONSTITUIÇÃO FEDERAL, 1988). 
 

Outro marco institucional se dá com o Decreto 3.551/2000 que prevê a preservação do modo 

de fazer, neste sentido, é importante que os agentes públicos reconheçam esse pertencimento e 

patrimônio imaterial local enquanto produção simbólica (BOURDIEU, 2005). Deste modo, o 

decreto nº 3.551, de 4 de agosto de 2000 institui o registro de bens culturais de natureza imaterial 

que constituem patrimônio cultural brasileiro, e cria o Programa Nacional do Patrimônio Imaterial e 

dá outras providências como: 
Registros de saberes, dos conhecimentos e modos de fazer enraizados no cotidiano das 
comunidades; registro de celebrações rituais e festas que marcam a vivência coletiva do 
trabalho, da religiosidade, do entretenimento e de outras práticas da vida social; registro das 

 
 

Revista Alteridade, Montes Claros – MG, v. 7, n. 2,jul./dez.-2025. 

 
 

 
21 



BARBOSA, GIVANILTON DE ARAÚJO, Antropologia e religião: análise da festa de Maria Machado… 

formas de expressão, onde serão inscritas manifestações literárias, musicais, plásticas, 
cênicas e lúdicas; registro dos Lugares, onde serão inscritos mercados, feiras, santuários, 
praças e demais espaços onde se concentram e reproduzem práticas culturais coletivas 
(DECRETO 3.551, 2000). 

Ou seja, ao estudar a festa de Maria Machado foi identificada a manifestação popular 

religiosa de fé católica que contribuiu na efetivação das celebrações, foi através de relatos orais que 

foram identificadas as primeiras manifestações, considerando-as como uma invenção ou construção 

cultural (WAGNER, 1981), também foi identificada um pouco da história de vida de Maria 

Machado, suas motivações para a realização da celebração em homenagem ao São Sebastião. 
 

Considerações finais 

 
 
​ No campo da Antropologia da religião foi apresentado o estudo sobre a festa de Maria 

Machado, uma festa imbricada na celebração religiosa intrínseca ao sagrado e ao profano por meio 

de fé católica e devoção a São Sebastião. Não obstante, ateve-se para selecionar referencial 

bibliográfico antropológico que pudesse dialogar com o objeto de estudo, também com a finalidade 

para a reflexão acadêmica. Em suma, foi identificado aspectos da festa de Maria Machado que se 

caracterizou como um patrimônio cultural imaterial pertencente ao Município de Itatuba-PB. 

​ De tal modo, espera-se a continuidade deste estudo como um saber local e aprofundamento 

teórico e metodológico sobre a identidade cultural local da festa. Maria Machado deixou o seu 

legado de honra, respeito, protagonismo, singularidade e, sobretudo sua devoção ao São Sebastião, 

tornando um passado vivo e imaterializado no saber local de um povo. Agora a festa é realizada 

para celebrar o legado de Maria Machado. 

Por fim, o resultado deste estudo foi à identificação da celebração, ou seja, espera-se que 

haja o fortalecimento, o reconhecimento e a valorização da festa de Maria Machado enquanto 

patrimônio cultural imaterial, mediante a sua expressiva força de representatividade, identidade 

cultural e simbólica local. Portanto, a hipótese principal deste estudo é de que, tendo em vista que 

por meio da religiosidade e da festa popular local ocorra à manutenção da festa de Maria Machado e 

que a nova geração possa ter acesso e conhecimento dessa trajetória e legado. 

 

 

 
 

Revista Alteridade, Montes Claros – MG, v. 7, n. 2,jul./dez.-2025. 

 
 

 
22 



BARBOSA, GIVANILTON DE ARAÚJO, Antropologia e religião: análise da festa de Maria Machado… 

Referências 

BOURDIEU, P. A Economia Das Trocas Simbólicas. Introdução, organização e seleção Sergio Miceli. 6ª 
Edição. São Paulo: Perspectiva, 2005. 

BRASIL,  Constituição Federal (Texto promulgado em 05/10/1988).  Art. 216. 

________, Decreto Nº 3.551 de 04 de agosto de 2000. Institui o registro de Bens Culturais de natureza 
Imaterial que constituem o Patrimônio Cultural brasileiro, cria o Programa Nacional do Patrimônio Imaterial. 

BARTH, Fredrik. “A análise da cultura nas sociedades complexas.” In, Barth, Fredrik. O guru, o iniciador e 
outras variações antropológicas. Rio de Janeiro. Contracapa Livraria. 2000. Pp. 107-140. 

BARBOSA, Givanilton de Araújo. Religiosidade popular e festa, do campo à cidade: contribuições 
antropológicas para a valorização de uma identidade cultural do Município de Itatuba, 
Paraíba/Brasil. MARANHÃO, F. Eduardo Meinberg de Albuquerque (Org.). In: Religião, Direitos 
Humanos e Laicidade: Resistências, Diversidades e Sensibilidades. Anais do 3º simpósio Nordeste 
da associação brasileira de história das religiões – ABHR. João Pessoa, Fogo Editorial, 2020. 

CLIFFFORD, James. A experiência etnográfica: antropologia e literatura no século XX. 

DURKHEIM, Émile. As formas elementares da vida religiosa: o sistema totêmico na a Austrália. 
Tradução Paulo Neves. São Paulo: Martins Fontes, 1996. 
 
GEERTZ, C. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro. Editora LTC, 1989. (pp. 101-162). 
 
___________ A Religião como sistema cultural. In: GEERTZ, C. A interpretação das culturas. Rio de 
Janeiro. Editora LTC, 1989. (p. 101-162). 
 
__________ “Ethos”, visão de mundo e a análise de símbolos sagrados. In: O saber local. Novos ensaios 
em Antropologia interpretativa. Tradução de vera Mello Joscelyne. 9ª ed. Petrópolis, RJ, Vozes, 1997. 
 
MALINOWSKI, Bronislaw Kasper. Argonautas do pacífico ocidental: um relato do empreendimento e 
da aventura dos nativos nos arquipélagos da Nova Guiné-Melanésia. Prefácio de Sir james George 
Frazer; Traduções Anton P. Carr e Lígia Aparecida Cardieri Mendonça; Revisão de Eunice Ribeiro Durham. 
2ª edição; São paulo: Abril Cultural, 1978. 
 
______________1986 [1954]. “A coleta e a interpretação dos dados empíricos”. [de: Baloma, os espíritos 
dos mortos nas Ilhas Trobriand). In E. R. DUHRAN (comp.), Malinowski, Coleção grandes Cientistas 
Sociais, SP., Ed. Ática, pp. 143-158. 
 

MAUSS, M. ([1924] (1974), “Ensaio sobre a dádiva, forma e razão da troca nas sociedades arcaicas”, in.: 
Mauss, M. Sociologia e antropologia. São Paulo, EPU, vol. 2, pp. 37-184. 

POLLAK, Michael. Memória, Esquecimento, Silêncio. Estudos históricos. Rio de Janeiro, Vol. 2, Nº 3. 
1989. 
 ________________. Memória e identidade social. Estudos Históricos, Rio de Janeiro, vol. 5, n. 10, 1992.  
 

 
 

Revista Alteridade, Montes Claros – MG, v. 7, n. 2,jul./dez.-2025. 

 
 

 
23 

https://www.senado.leg.br/atividade/const/con1988/con1988_05.10.1988/ind.asp


BARBOSA, GIVANILTON DE ARAÚJO, Antropologia e religião: análise da festa de Maria Machado… 

QUEIROZ, Maria Isaura Pereira de. Relatos orais: do “indizível” ao “dizível”. In.: Enciclopédia aberta de 
Ciências Sociais 5: experimentos com histórias de vida (Brasil-Itália). Organização e introdução de 
SIMSON, Olga R. de Morais Von. Edições vértice, São Paulo, 1988. 
 
ALVES, F. L.. Patrimônio imaterial: disposições constitucionais: normas correlatas: bens imateriais 
registrados / Organização: Flávia Lima e Alves. – Brasília: Senado Federal, Subsecretaria de Edições 
Técnicas, 2012. 

 
PEIRANO, Mariza. “Etnografia não é método”. Horizontes antropológicos, Porto Alegre, ano 20, nº 42, 
2014. 377-391. 
 
___________ A favor da etnografia. Rio de Janeiro: Relume -Dumará, 1995. 180 p. 
http://www.marizapeirano.com.br/livros/a_favor_da_etnografia.pdf 
 
 
TURNER, Víctor W. O Processo Ritual: estrutura e anti-estrutura.Tradução de Nancy Campi de 
Castro. Petrópolis, Vozes, 1974. 

 
VELSEN, J. Van. A análise situacional e o método de estudo de caso detalhado. In Antropologia das 
sociedades contemporâneas, São Paulo: Global, 1987. (p. 345-373). 

WEBER, Max. A ética protestante e o espírito do capitalismo. São Paulo: Companhia das Letras, 2004. 

WAGNER, Roy. A invenção da cultura. São Paulo: Cosac Naify, 2010 [1981]. 

 

 

 
 

Revista Alteridade, Montes Claros – MG, v. 7, n. 2,jul./dez.-2025. 

 
 

 
24 


